
{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[119] 
 

           

   

 

   

 نموذج الخلافة الراشدة والخلافة الأموية  :الحضارة اللاسياسية عند حامد ربيع في ضوء التصور الإسلامي للدولة 

The Non-Political Civilization According to Hamid Rabi in Light of the Islamic 

Concept of the State:  the Model of the Rightly Guided Caliphate and the Umayyad 

Caliphate 

Imad Bourzouz1 
2 Mursi Abed Al Kareem AbedAlRazeq 

Abstract 

The late Egyptian thinker Hamed Rabie categorized Islamic civilization—particularly from 

the era of the Rashidun Caliphate to the early Abbasid period—within the framework of 

“non-political civilizations,” distinguishing it from both political and non-political 

civilizations. Political civilizations, as defined by Rabie, involve a relationship between the 

ruler and the ruled centered around the rights and accountability of authority. These 

civilizations ensure political participation for all citizens, where rulers are subjected to 

oversight and accountability by the people. Non-political civilizations, on the other hand, 

are characterized by an absolute administrative nature. Here, citizens maintain an attitude 

of indifference and non-participation toward authority, as these civilizations lack the 

concept of political dynamics between the ruler and the ruled. Non-political model of 

civilization, as Rabie uniquely framed, does not reject political participation. Instead, it 

demands and elevates it to a duty surpassing mere moral commitment. Authority in this 

 
السياسية1 والعلوم  العام  القانون  في  بالرباط   ،باحث  الخامس  محمد  الرئيسي(  المغرب-جامعة  الباحث  الحسن  ،)  خالد  بمؤسسة  والأبحاث  الدراسات  مركز  ،  عضو 
 damizour@gmail.com۔

ORCID ID: https://orcid.org/0009-0003-7226-2739 
   morsi.saleh@muc.edu.ps باحث في القانون العام والعلوم السياسية، الكلية العصرية الجامعية.) الباحث المشارك( 2 

 ORCID ID: https://orcid.org/0009-0005-3367-3812 

DOI: https://doi.org/10.64768/rjitc.v3i2.2720 

 

Riphah Journal of Islamic Thought & Civilization 

Published by: Department of Islamic Studies, 

Riphah International University, Islamabad 

Email: editor.rjitc@riphah.edu.pk   

Website: https://journals.riphah.edu.pk/index.php/jitc  

ISSN (E): 3006-9041 (P): 2791-187X 

 

mailto:damizour@gmail.com
mailto:morsi.saleh@muc.edu.ps
mailto:editor.rjitc@riphah.edu.pk
https://journals.riphah.edu.pk/index.php/jitc


{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[120] 
 

model is more complex, transcending daily governance. It intertwines spiritual dimensions 

with civic life, making the ruler not just a symbol of order but also a vicegerent of God on 

Earth. This ruler, bound by the same contractual obligations as ordinary citizens, upholds 

religious and moral values. Meanwhile, citizens are obligated to participate and oversee 

authority, driven by religious motivations. 

Keywords: Rashidun Caliphate, Umayyad Caliphate, Non-Political Civilization, 

Political Civilization, Islamic Civilization. 

صنف المفكر المصري الراحل حامد ربيع الحضارة الإسلامية، بالخصوص من عهد الخلافة الراشدة إلى العصر العباسي الأول، في إطار  
الحضارات اللاسياسية، مميزا إياها عن الحضارات السياسية وغير السياسية. والمقصود بالحضارة السياسية، حسب حامد ربيع، تلك التي  

السياسية لجميع  فيها    تدور المشاركة  السلطة، بمعنى تكفل حق  السلطة والرقابة على ممارسة  العلاقة بين الحاكم والمحكوم حول حقوق 
تلك التي تضفي على الممارسة    ؛ في حين أن الحضارة غير السياسية يقصد بهاالمواطنين ويخضع من ثم الحاكم للمحاسبة والمراقبة من طرفهم

غير سياسية  بأنها   وصفتالمواطن يقف من السلطة موقف عدم الاهتمام وعدم المشاركة، و إن  مطلقة، حيث  المتعلقة بالنظام صفة إدارية 
يرفض ظاهرة المشاركة السياسية بل يفرضها    سياسية فهو لالاالحضارة النموذج  أما    لأنها لا تعرف مفهوم السياسة بين الحاكم والمحكوم.

  ويجعل من الإيجابية إزاء السلطة في بعض الأحيان واجبا يرتفع عن مستوى الالتزام الخلقي. وهنا ظاهرة السلطة أكثر تعقيدا واتساعا حيث 
بل في هذا النموذج تتفاعل المصادر الغيبية  لا ترمز إلى العلاقة اليومية بين الحاكم والمحكوم والتي تدور حول خلق حالة الطمأنينة والأمن،  

يصير الحاكم لا مجرد رمز للنظام والاستقرار وإنما هو خليفة لله في أرضه، وهو أداة لتثبيت القيم  مع النماذج المدنية للحياة اليومية، حيث  
 1، كما أن المواطنين ملزمون بالمشاركة والمراقبة انطلاقا من الوازع الديني. الدينية والأخلاقية ومقيد كالمواطن العادي بتلك الرابطة العقدية

التأكد من  من ثم، انطلاقا من طرح حامد ربيع،  اول هذه المقالة توضيح معالم الحضارة اللاسياسية وتمييزها عن الحضارات الأخرى. و تح
 تطرق للتصور الإسلامي للدولة وللحياة السياسية. تصنيف الذي ذكرناه سابقا، بعد الكون الخلافة الراشدة والخلافة الأموية تندرجان في ال

هل يندرج عهد الخلافة الراشدة في إطار الحضارة اللاسياسية؟ وهل يمكن إدراج العهد  الرئيس التالي:  ننطلق في هذه المقالة من السؤال  
 الأموي أيضا في هذا الصنف مع ما حصل من الاختلاف بين طرق الحكم في الخلافتين؟ 

هج  كإجابة افتراضية عن هذا السؤال يمكن القول بأن الخلفاء الراشدين اتخذوا القرآن الكريم، باعتباره المرجع الأساس للدين الإسلامي، من
فيمكن بذلك    كما أن المسلمين آنذاك كانوا متشبعين بقيمة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر التي يعتبرونها واجبا شرعيا.   دين وحياة،

وبسبب استبدادهم بالحكم    -باستثناء عهد عمر بن عبد العزيز  -إدراجهم في إطار الحضارة اللاسياسية. في حين أن الخلافة الأموية  
 

 .16- 9  (،1978القاهرة: جامعة القاهرة، مطبوعة على أستانسيل،  )  محاضرات في النظرية السياسية  ،حامد ربيع1



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[121] 
 

بالإضافة إلى تواني أفراد المجتمع في تطبيق مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يصعب إدراجهم في هذا الصنف بل يمكن    وجعله وراثيا، 
 إدراجهم في إطار الحضارة غير السياسية . 

 البحثية، وهي كالتالي:  ة قالالمه إلى تساؤلات فرعية تشكل مسار جزيئ بت قمناوللإجابة عن هذا السؤال سوف 

 ما معنى الحضارة اللاسياسية؟ وكيف نميزها عن الحضارة السياسية وغير السياسية؟   •

 باعتباره من أصل لمفهوم "الحضارة اللاسياسية".  (1978بالأساس محاضرات حامد ربيع )تعتمد  على هذا السؤال   الإجابة

 ما هو التصور الإسلامي للدولة الإسلامية وللحياة السياسية بشكل عام وللمشاركة السياسية بشكل خاص؟ •

في هذا المحور هي: " النظرية السياسية من منظور حضاري إسلامي: منهجية التجديد السياسي وخبرة الواقع    المعتمدةأهم المراجع التي  
ية بين الاتجاه العقلي الإسلامي المعاصر والاتجاه  الدولة المدن  ( لصاحبه سيف الدين عبد الفتاح اسماعيل، وكتاب "2002العربي المعاصر" )

( لماجد بن علي بن ابراهيم الزميع وهذان الكتابان يعالجان بشكل واضح رؤية الإسلام السياسية. بالإضافة إلى كتاب  2013العلماني" )
وكتاب عبد الرزاق أحمد السنهوري "فقه الخلافة وتطورها لتصبح عصبة أمم   (. 2009)  "الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر " مايكل كوك 

 (.  1999شرقية" )

ما هي مميزات الحضارة الإسلامية في عهد كل من الخلافة الراشدة والخلافة الأموية؟ وهل يمكن إدراجهما معا في صنف الحضارة   •
 اللاسياسية؟  

الرزاق السنهوري  انبنت الإجابة عليها على  للدكتور عبد  الذي يشير في طياته للاختلافات بين الخلافة    المراجع التالية: "فقه الخلافة" 
وكذلك كتاب عوض صلاح علي القوني "روح التشريع بين الإسلام والغرب: إضاءة للفكر   .- حسب تعبيره-الراشدة والخلافة الناقصة

( بالإضافة إلى كتاب "الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر" لمايكل كوك الذي يدرس خاصية من أهم  2013السياسي في الربيع العربي" )
الفرق الإسلامية  "محمد ابراهيم الفيومي بها بين العهدين. ثم كتاب  خصائص الحضارة الإسلامية ويشير إلى بعض الاختلافات في الالتزام 

 يتحدث عن بعض مميزات الخلافة الأموية سيما ظهور الفرق الإسلامية فيها.  الذي (1998)  "وحق الأمة السياسي 

 ما هي النتائج والدلالات المعاصرة التي يمكن استشفافها من خلال العودة إلى هذه التجارب وتلمس مميزاتها وخصائصها؟   •

حامد ربيع الذي يقدم فيه رؤية  " للدكتور  السلطة في الفكر الإسلاميالتالية: "الأساس  المراجع  الإجابة عليه بشكل خاص على    انبنت 
الفكر  تحليلية لمفهوم السلطة في الرؤية الإسلامية، من خلال علاقته بمفاهيم الشرعية والعدالة والشورى؛ بالإضافة إلى كتاب محمد أبو ريدة "



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[122] 
 

يعقد مقارنة بين مفهوم الخلافة والدولة القومية الحديثة في إطار تحليله لتطور    الذي   السياسي الإسلامي: من الخلافة إلى الدولة القومية" 
 الفكر السياسي في التاريخ الإسلامي. 

 وسعيا للإجابة على هذه الأسئلة تنتظم المقالة من خلال المحاور التالية: 

السياسية،  النماذج الحضارية ،  مقدمة - للدولة وللحياة  الراشدة والحكم الأموي،  الرؤية الإسلامية  اللاسياسية بين الخلافة  ،  الحضارة 
 خلاصة: تقييم تصنيف حامد ربيع للحضارة الإسلامية في النموذج اللاسياسي. ، النتائج والدلالات المعاصرة

 أولا.النماذج الحضارية 

وظائف  ؛ ثم  نماذج للسلوك والتصرف سواء على المستوى الفردي أو الجماعي  :1درجات متتابعة   ثلاث  بين ضارة  يمكن التمييز في مدلول الح
 قيم تغلف النماذج السلوكية والوظائف الاجتماعية وتخلق علاقة تجانس بينها. ، و اجتماعية تشكل أهدافا للنماذج السلوكية

 بين ثلاثة نماذج من الحضارات: حضارة سياسية، حضارة غير سياسية، وحضارة لاسياسية:   أن نفرقومن هنا يمكن 

تكفل حق المشاركة    إذتدور العلاقة فيها بين الحاكم والمحكوم حول حقوق السلطة والرقابة على ممارسة السلطة،    :الحضارة السياسية  .1
والنموذج الأكثر تعبيرا  عن هذا النوع، حسب حامد ربيع،  .  السياسية لجميع المواطنين ويخضع من ثم الحاكم للمحاسبة والمراقبة من طرفهم

اث  هو الحضارة الغربية، على اعتبار أن النظرية السياسية في دلالتها القيمية هي استمداد واستمرار للمفاهيم الفلسفية التي تنبع من التر 
حية في العصور الوسطى إلا أنه حصل استمرار  يالديني للمس   اليوناني المصدر المباشر تاريخيا للحضارة الغربية. ويؤكد ربيع أنه رغم التأثير

إلغاء  و بل  فقط  إلى فصل الدين عن الدولة  لا  لى صدامات مع القيم الكاثوليكية أدت في القرن السابع عشر  إ يانا  للقيم اليونانية مما أدى أح
وعلى سبيل المثال مفهوم العدالة الاجتماعية أو حقوق    ، الدين في العلاقة السياسية. وهكذا يرى ربيع أن قيم الحركة والوجود السياسي

ما كان يقدر لها التأصيل المطلق المجرد سواء بدعوى القانون الطبيعي أو بدعوى حضارة العقل والنور لو لم يقدر للتراث الغربي    ، الإنسان
 2ذلك الانفصام الذي عبرت عنه حضارة عصر النهضة. 

وهي تلك التي تضفي على الممارسة المتعلقة بالنظام صفة إدارية مطلقة، حيث المواطن يقف من السلطة    الحضارة غير السياسية:  .2
موقف عدم الاهتمام وعدم المشاركة، وقد سميت غير سياسية لأنها لا تعرف مفهوم السياسة بين الحاكم والمحكوم. وخير النماذج المعبرة  

 
 . 9  ،محاضرات في النظرية السياسية  ،حامد ربيع  1

 . 16- 14،  9  ،محاضرات في النظرية السياسية  ،حامد ربيع  2



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[123] 
 

عن هذه الحضارة، حسب ربيع، الحضارات الشرقية وبالخصوص الحضارة الفرعونية بالإضافة إلى الحضارة الفارسية، حيث كانت العلاقة  
ة  بين المواطن والسلطة علاقة بيروقراطية يغلب عليها طابع التنظيم والاستقرار في العلاقات اليومية، وتنبع هذه العلاقة من مفهوم الأبو 

 1. التي تفوض للحاكم سلطة مطلقة يخضع من خلالها الشعب بالقوة  السياسية
هذا النموذج لا يرفض ظاهرة المشاركة السياسية بل يفرضها ويجعل من الإيجابية إزاء السلطة في بعض الأحيان    الحضارة اللاسياسية:  .3

وم  واجبا يرتفع عن مستوى الالتزام الخلقي. وهنا ظاهرة السلطة أكثر تعقيدا واتساعا حيث لا ترمز إلى العلاقة اليومية بين الحاكم والمحك
مأنينة والأمن، بل في هذا النموذج تتفاعل المصادر الغيبية مع النماذج المدنية للحياة اليومية، حيث يصير  والتي تدور حول خلق حالة الط

دي بتلك  الحاكم لا مجرد رمز للنظام والاستقرار وإنما هو خليفة لله في أرضه، وهو أداة لتثبيت القيم الدينية والأخلاقية ومقيد كالمواطن العا
لي فالسلطة هي امتداد لتلك العلاقة المجردة التي تعبر عن الجوهر الأخلاقي والمثالي الذي يسيطر على علاقة الحاكم  الرابطة العقدية، وبالتا

إن العلاقة بينهما في هذا النموذج لا تتمركز حول الحاجات المادية بل حول الأخلاقيات والقيم، وتكون العلاقة بذلك علاقة    بالمحكوم. 
وهكذا تصير الحضارة لاسياسية لا بمعنى أنها ترفض السياسة، وإنما بمعنى أنها تجعل محور تلك الحضارة  مساواة لا فصل فيها ولا وساطة.  

وهو ليس بمعنى  ،  مبدأ الترقبإن هذا النموذج يقوم على    .2علاقة أكثر اتساعا وأكثر تماسكا من العلاقة التي تغلف الحضارة السياسية 
الخضوع ولا المشاركة: أي أن المجتمع يقف من الحاكم موقف الانتظار فإن أساء وتخطى حدود القواعد والتقاليد ينقلب من موقف عدم  

 . 3الاهتمام إلى موقف العنف الذي يصل حد الاستئصال 

 

 لحضارة اللاسياسة: ااذج نم

الحضارة الكاثوليكية: حيث تفاعلت الكنيسة في العصور الوسطى مع الأنظمة التي كانت سائدة وسابقة لها وشكلت استمرارية لها،   -
وهو ما عبر عنه حامد ربيع ب"عدم الصلابة الحركية" كمميز لهذه الحضارة، إلا أن ما يثير في هذه المسألة هو أن الكنيسة التي عبرت عن  

رونة في النظر إلى المستقبل إذ لم تستطع  نفس الملم تعبر عن  ، من خلال تقبلها للتراث اليوناني والروماني،  النظر إلى الماضي مرونة كبيرة في  
بل طوقت كل الحركات السياسية في إرادة السلطة الحاكمة. والمميز الثالث لهذا النموذج هو ظاهرة  لعصر النهضة    ةاستيعاب القوى الجديد

 
 . 9  ،محاضرات في النظرية السياسية  ،حامد ربيع 1

)تحرير وتعليق:    مدخل في دراسة التراث السياسي الإسلامي  . وانظر كذلك: حامد عبد الله ربيع،10- 9،  محاضرات في النظرية السياسية  ،حامد ربيع   2
 . 307.  1( ج2007،  1سيف الدين عبد الفتاح إسماعيل( )القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، ط

 . 47  ،(1، ط1983)القاهرة: دار الموقف العربي،    الثقافة العربية بين الغزو الصهيوني وإرادة التكامل القومي  ،حامد ربيع    3



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[124] 
 

التعدد الأفقي للنماذج السياسية لممارسة السلطة حيث عرف المجتمع الأوروبي في نفس اللحظة نماذج متعددة للوجود السياسي في إطار  
واحد، إلا أن الكنيسة لم تستطع أن تقبل هذا التعدد وأن تستوعب جميع القوى ولجأت إلى ممارسة الإرهاب الفكري والتعصب للنموذج  

 1إلى انهيار سلطتها خصوصا مع الثورة الفرنسية.  الروماني مما أدى 
الخبرة اليهودية: لم تعرف اليهودية أي معنى للخبرة السياسية حتى القرن التاسع عشر، إذ شكلت مجتمعا منغلقا على ذاته يسعى   -
لحفاظ على كينونته إزاء حركات الرفض التي تحيط بوجوده، ومع الثورة الفرنسية التي سلمت للمواطن اليهودي بجميع حقوقه المدنية  ل

والسياسية، انبثق شعور قومي لدى اليهود بخطورة الأمر بسبب ما قد يؤدي إليه من ذوبان المجتمع اليهودي في المجتمعات الحديثة، مما  
ر الإشارة الإلهية كما في  و ظه  قبلفي إنشاء وطن قومي بناء على أسطورة الوعد الإلهي التي استغلتها الصهيونية السياسية  دفعهم للتفكير  

ودية بأنها لاسياسية لأن الصهيونية جعلت من القيم الدينية والعقدية محور الحركة، حيث البعد السياسي  الأسطورة. وتوصف الخبرة اليه 
 2متجانسا مع تلك القيم الدينية.  اصار بدوره نتيجة وامتداد

العباسي الأول حسب ربيع   النموذج الإسلامي: - العصر  النظم    ()حتى نهاية  النموذج بالصلابة في الحركة والأصالة في  يتميز هذا 
فيها  والتناسق بين القيم الذاتية والنظم السياسية. فالحضارة الإسلامية لم تقبل أية قوة اجتماعية غير إسلامية بحيث ارتبط مفهوم التسامح  

استيعاب حقيقي للنظم السياسية الأخرى سواء الساسانية    بالمواطن الفرد وليس بالأقليات الاجتماعية كقوة سياسية، كما أنها رفضت أي
ة  أو البيزنطية رغم انفتاحها الفكري. مما جعل هذه الحضارة تتميز بالتناسق بين القيم الذاتية والنظم السياسية، وهو ما شكل قوة الحضار 

 3الإسلامية. 
 

 ثانيا. الرؤية الإسلامية للدولة وللحياة السياسية 

لم تكفل الدولة الأمن المنشود اعتمادا على سلطانها.   إذالا يمكن أن تقوم حضارة من الحضارات و إن الدولة تنشأ لتحقيق الحياة الكريمة،  
لا يقوم الأفراد بإطاعة السلطة من أجل الطاعة ذاتها، وإنما يطيعونها من أجل أهداف يعتقدون أنها ستتحقق عندما تؤدي هذه السلطة  و 

 4عملها. 

 
 .11- 10  ،محاضرات في النظرية السياسية  ،حامد ربيع  1

 .13- 11  ،محاضرات في النظرية السياسية  ،حامد ربيع  2

 .14- 13  ،محاضرات في النظرية السياسية  ،حامد ربيع   3
 . 18  ،10  (،،20122لهيئة العامة لقصور الثقافة، طلقاهرة: ا)ا  الدولة نظريا وعملياهارولد لاسكي،    4



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[125] 
 

والمتتبع لموقف أهل الإسلام، على اختلاف طوائفهم، يجد أن مواقفهم تتجه عمليا إلى وجوب إقامة الدولة، متجلية في أوضح صورها في  
ع  الإمامة، لدرجة أن شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله اعتبر ولاية أمر الناس من أعظم واجبات الدين، لما فيه من صلاح حال المجتمع ودف

يتهد فقال  1ده لما  العامة والأخذ بمشورتهم وإجماعهم،  الأمور  الأمة في  رأسها وجوب مشاورة  للإمامة على  الشرع ضوابط  . وقد حدد 
بينهم{  أيضا:}وشاورهم في الأمر{   2تعالى:}وأمرهم شورى  استبداد بالحكم والرأي،  3وقال  ألغى الإسلام كل  الشورى  ، وبتقرير مبدأ 

إلى غير ذلك من القيم والمبادئ السياسية كالعدل والمساواة التي وردت بصددها نصوص قرآنية    .4واحتكار للتشريع والتصريف والإدارة
 وحديثية تقرها وتقر كيفية تطبيقها بما يجعل الحاكم والمحكومين إزاءها سواسية. 

، وبأن عقدها لمن يقوم بها  5ويعرف الماوردي الإمامة في السياسة الشرعية بكونها: "موضوعة لخلافة النبوة في حراسة الدين وسياسة الدنيا" 
في الأمة واجب بالإجماع. وتبرز أهميتها في تاريخ الإسلام في اجتماع الصحابة، عندما توفي الرسول صلى الله عليه وسلم، في سقيفة بني  

. إذ ما كانوا ليبادروا بشيء عن دفنه صلى الله عليه وسلم لو لم يروا فيه واجبا دينيا له كبير  6ساعدة لاختيار خليفته وهو لم يدفن بعد 
 أهمية. 

ولة  بمجرد ما هاجر إلى المدينة، قام الرسول صلى الله عليه وسلم بالمؤاخاة بين المهاجرين والأنصار وبكتابة صحيفة المدينة أول دستور للد 
الوليدة. وهو ما يؤكد أن فكرة تأسيس الدولة لم تكن غائبة عنه صلى الله عليه وسلم ، بل كان يحث على الانخراط فيها  7الإسلامية 

والتأسيس لها ويأمر بإطاعة ولي الأمر، وينص على أهمية البيعة من خلال مجموعة من الأحاديث منها قوله عليه الصلاة والسلام: "من  
 8.9مات وليس في عنقه بيعة، مات ميتة جاهلية" 

 
فضيلة  )الرياض: دار ال  80، سلسلة الرسائل الجامعية  ية بين الاتجاه العقلي الإسلامي المعاصر والاتجاه العلماني الدولة المدنماجد بن علي بن ابراهيم الزميع،     1

 . 127  (،2013،  1للنشر والتوزيع، ط

 . 42/38القرآن:     2

 . 159/ 3 القرآن:  3

)القاهرة: دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع    روح التشريع بين الإسلام والغرب: إضاءة للفكر السياسي في الربيع العربيعوض صلاح علي القوني،     4
 . 50- 49  ،( 2013،  1والترجمة، ط

 . 3  ،( 1989،  1)تحقيق: أحمد مبارك البغدادي( )الكويت: مكتبة دار ابن قتيبة، ط   الأحكام السلطانية والولايات الدينية  علي بن محمد الماوردي،   5
 . 132- ،131128  ،يةالدولة المدن. وانظر: ماجد بن علي بن ابراهيم الزميع،  6- 3  ،الأحكام السلطانيةمحمد الماوردي،  علي بن     6
مؤسسة  )تحقيق: توفيق محمد الشاوي ونادية عبد الرزاق السنهوري( )بيروت:    فقه الخلافة وتطورها لتصبح عصبة أمم شرقيةعبد الرزاق أحمد السنهوري،     7

 . 282  ،(1999،  4الرسالة ناشرون،ط
 . 77  (1998بيت الأفكار الدولية،  )  1851، رقم الحديث  13، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين.../23كتاب الإمارة/،  صحيحهأخرجه مسلم في    8

 . 130  ،يةالدولة المدن،  ماجد بن علي بن ابراهيم الزميع   9



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[126] 
 

إن قيام الدولة في الإسلام لم يكن هدفا في حد ذاته، وإنما هو من مستلزمات الدين الذي لا يتم إلا به. والدليل على ذلك رفض الرسول  
 1صلى الله عليه وسلم عرض قريش للتملك عليهم في بداية أمر الدعوة لأن الهدف هو التوحيد  في حين أن تأسيس الدولة وسيلة فقط. 

إذن فالغاية من تأسيس الدولة الإسلامية، عند التمكين في الأرض، إقامة الشرع؛ حيث يرى ابن تيمية بأن غايتها بالضبط هي الأمر  
. وهو  2بالمعروف والنهي عن المنكر بما يوافق الشرع، وهو المبدأ الذي اعتبره الإمام أبو حامد الغزالي قطب الدين وأصل الإسلام وجوهره

واجب كفائي، بمعنى أن المسؤولية تسقط عن الجماعة إذا قام به البعض. والذي يكفي الجماعة في هذه المهمة بالأساس هو الدولة. وقد  
كانت هذه الشعيرة قائمة على عهد الرسول صلى الله عليه وسلم وعهد خلفائه الراشدين، كما كانت تمارس بعد ذلك من خلال أجهزة  

 3سب(. الدولة )المحت

إن مصطلح الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو الأكثر دلالة على عملية المشاركة السياسية بوصفها وخصوصيتها الإسلامية. كما يعد  
، وهذا ما يجعله محددا للحركة السياسية لا  4هذا المبدأ من أهم صفات المؤمن الملزمة له، فهو لا يجوز فقط له، وإنما يجب عليه الصدع به 

ينبغي التهاون فيه، وقد نصت مجموعة من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية على ذلك، مثل قوله تعالى:}ولتكن منكم أمة يدعون إلى  
. كما نستحضر حديث المراتب الثلاثة الذي يؤكد هذا المبدأ، حيث  5الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون{ 

يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: "من رأى منكم منكرا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف  
الذي ينجم عنه التراخي فيه إذا تبين أنه يجر    7. ويضبط هذا المبدأ شرعا من خلال نصوص أخرى من قبيل:"لا ضرر ولا ضرار" 6الإيمان" 

 
)بيت الأفكار الدولية،    تاريخ الأمم والملوك تاريخ الطبريوانظر في هذا المعنى ما أورده الطبري في:    .131  ،يةالدولة المدن،  ماجد بن علي بن ابراهيم الزميع   1

 . 318ب(  

الشبكة العربية  ، ترجمة ومراجعة وتقديم: رضوان السيد، عبد الرحمان السالمي، عمار الجلاصي )بيروت،  الأمر بالمعروف والنهي عن المنكرمايكل كوك،     2
 . 19  ،( 2009،  1للأبحاث والنشر، ط

وانظر كذلك ماجد    .وما بعدها  11  )بيروت دار الكتب العلمية، ب(  الإسلام أو وظيفة الحكومة الإسلامية   الحسبة في  ظر: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية،أن  3
 . 137،141 ،يةالدولة المدن،  بن علي بن ابراهيم الزميع 

 . 47،الأمر بالمعروفمايكل كوك،    4
 .   3/104  :القرآن  5
 . 51،  49، رقم الحديث  20، باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان.../1كتاب الإيمان/ ،  صحيحهأخرجه مسلم في    6
صحيح  . أنظر: محمد بن ناصر الدين الألباني،  1909، رقم الحديث  17، باب من بني في حقه ما يضر بجاره/13، كتاب الأحكام/ السنن رواه ابن ماجة في     7

   .  258- 257(    1، ط1997)الرياض: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع،    سنن ابن ماجة للإمام الحافظ أبي عبد الله القزويني



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[127] 
 

. يتضح بالتالي أن هذا المبدأ غير خاضع للتحديد البشري وإنما تحديده مضبوط  1إلى فتنة أو إلى تهلكة، وقد أكد ذلك كثير من السلف 
   2بنصوص الشارع. 

مع مبدأ الشرعية باعتبارهما أهم المبادئ التي تحكم حركة الرابطة الإيمانية السياسية مانعة  مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر  يتكامل  و"
وبالتالي فإن تحقيق هذا المبدأ هو استجابة  ،  3لها من أن تتحول إلى علاقة فرعونية سياسية تقوم على الاستبداد والخروج عن حد العدل" 

لتكاليف الشرع وتحقيق للمثالية الإسلامية. وهو ما يجعل هذا المنظور متميزا عن سمات الحضارة غير السياسية التي يستبد فيها الحاكم  
 بتدبير الشؤون العامة. 

ة  يكمن هذا المبدأ بالأساس إذن في تحقيق حالة من الوعي العام الجماعي بالمثالية الإسلامية وهو ما يفرض المسؤولية الجماعية والتضامني
 4والمشاركة في الحياة العامة، ويحقق ذلك في أقصى كمالاته قمة الالتزام الاجتماعي والسياسي في الأمة الإسلامية. 

بناء على ما سبق يمكن القول إن المشاركة السياسية في التصور الإسلامي ليس مسموحا بها فحسب كما هو الحال في النماذج الحضارية  
السياسية وإنما هي مفروضة من الشارع من خلال مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي حضر بقوة في العهود الإسلامية الأولى.  

. وهكذا نخلص إلى أن التصور  5واجب شرعي مهمتها حراسة الدين وإقامة الشريعة، وهي من قبيل التكليف لا التشريف   كما أن الإمامة
 الإسلامي للدولة  يجعلها تندرج في إطار الحضارة اللاسياسية كما ذكرنا سابقا في التعريف الذي قدمه حامد ربيع. 

لكي نحكم إذن على أي دولة في التاريخ الإسلامي بأنها تدخل في إطار ما اصطلح عليه بالحضارة اللاسياسية يكفي النظر إلى مدى  
الدولة الإسلامية في عهد الخلافة   التزام  التزام الحكام والمحكومين بالمبادئ والقيم المذكورة سابقا. وسوف نحاول فيما يلي تلمس مدى 

 العهد الأموي لكي نتثبت من صحة التصنيف الذي قدمه حامد ربيع. الراشدة ثم في 

 ثالثا. الحضارة اللاسياسية بين الخلافة الراشدة والحكم الأموي 

 
 . 112-116  ،الأمر بالمعروفمايكل كوك،    1

: منهجية التجديد السياسي وخبرة الواقع العربي المعاصر )عمان: المركز  النظرية السياسية من منظور حضاري إسلامي  سيف الدين عبد الفتاح اسماعيل،   2
 . 368- 367(.  2002،  1العلمي للدراسات السياسية، ط

 . 365  ،النظرية السياسية سيف الدين عبد الفتاح اسماعيل،   3
مطابع أفريقيا    :البيضاء  الدار)   الإسلاميون والحكمالعدل  . أنظر أيضا: عبد السلام ياسين،  370،  النظرية السياسية  سيف الدين عبد الفتاح اسماعيل،    4

 . 337  ،(1،2000ط  الشرق
 . 164،  ةيالدولة المدنماجد بن علي بن ابراهيم الزميع،    5



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[128] 
 

كان الرسول صلى الله عليه وسلم قرآنا يمشي على الأرض كما وصفته عائشة رضي الله عنها، وذلك لالتزامه بالشرع في كل الأمور رغم  
الناس، فضلا عن تأكيده في   تمتعه بالسلطة التشريعية. ولعل التزامه هذا يتأكد في احترامه لإرادة الأمة وتركه أمر استخلافه شورى بين

 1حجة الوداع على ضرورة وجود سلطة تطبق الكتاب والسنة لما خطب قائلا:"تركت فيكم ما لو تمسكتم بهما لم تضلوا: كتاب الله وسنتي". 

بعد موته صلى الله عليه وسلم التزم خليفته أبو بكر الصديق رضي الله عنه بالقوانين الربانية، ويظهر ذلك فيما قاله في أول خطبة خطب  
  ما كان فيها الناس حيث أورد الطبري في تاريخه قوله لما ولي أمر المسلمين: "يا أيها الناس، إنما أنا مثلكم، وإني لا أدري لعلكم ستكلفونني  

رسول الله صبى الله عليه وسلم يطيق، إن الله اصطفى محمدا على العالمين وعصمه من الآفات، وإنما أنا متبع ولست بمبتدع، فإن استقمت  
فقوموني..."  زغت  وإن  يعيشه  2فتابعوني،  الذي  الصعب  الوضع  رغم  عنهما  الله  رضي  زيد  بن  أسامة  لجيش  إنفاذه  في  يتجلى  .كما 

. وتبعه على ذلك خليفته عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وهنا من المفيد أن نذكر كدليل على توقفه على أوامر الله سبحانه،  3المسلمون
حتى ولو كان واعظه عاصيا، ما روي عنه أنه، في فترة خلافته، تسلق دار رجل فوجده في حالة مكروهة فأنكر عليه ذلك. فرد عليه الرجل  

والثانية تسور    4 مرة فإن أمير المؤمنين عصا الله ثلاث مرات: الأولى التجسس والله سبحانه يقول }ولا تجسسوا{ بأنه إن كان هو عصا الله
والثالثة عدم قراءة السلام والله تعالى يقول }ولا تدخلوا بيوتا غير بيوتكم حتى    5السطح والله سبحانه يقول }وأتوا البيوت من أبوابها{ 

، فما كان من أمير المؤمنين، الذي يتخذ القرآن الكريم شريعة حياة لا سلطان فوق سلطانه، إلا أن تركه  6تستأنسوا وتسلموا على أهلها{ 
. كما تبعهما على ذلك كل من عثمان بن عفان وعلي بن أبي طالب رضي الله عنهما. وقد اشتهر عن هذا الأخير  7مشترطا عليه التوبة 

 .8احتكامه مع يهودي بشأن درعه إلى قاضي المسلمين الذي حكم لصالح اليهودي 

  ، حيث سلفهم من الخلفاء الراشدينغير أن السياق الذي جاءت فيه الدولة الأموية فرض على خلفاء الأمويين اختيارات مختلفة نسبيا عن  
.  وبناء مؤسساته  وتثبيت دعائم الحكم  ومواجهة الإمبراطوريات الكبرىكانوا يولون الأهمية الكبرى للأمور السياسية من توسيع رقعة الدولة  

 
 .283- 282،  فقه الخلافةالسنهوري،    1

)بيروت: دار الكتاب    1، جالتشريع الجنائي الإسلامي مقارنا بالقانون الوضعي عبد القادر عودة،  . أنظر أيضا:  493  ،تاريخ الأمم والملوكالطبري،     2
 .287  فقه الخلافة،؛ أنظر أيضا: السنهوري،  78،  م.س. ؛ أنظر أيضا: عوض صلاح علي القوني،  45  (،1العربي، ط

 . 79،  روح التشريععوض صلاح علي القوني،  . وكذلك  494،  تاريخ الأمم والملوك الطبري،    3
 . 49/12  :القرآن   4
 . 2/189:  القرآن   5
 . 24/29  :القرآن   6
 . 707،  تاريخ الأمم والملوك وقد جاء هذا الخبر عند الطبري في تاريخه بصيغة قريبة، أنظر: الطبري،    .151  الأمر بالمعروف،مايكل كوك،     7
الفكر،    حلية الأولياء وطبقات الأصفياءأبو نعيم الأصفهاني،     8 القوني،  . وانظر أيضا:  141- 139  ،(1996)بيروت: دار  روح عوض صلاح علي 

 . 91  ،التشريع



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[129] 
 

فقد روى الطبري في تاريخه أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه عاتب معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه، وهو بعد أمير على الشام، على  
احتجابه عن الناس، فكان رد هذا الأخير بأنه في ثغر من ثغور الدولة وأن للأعداء عيونا وجواسيس فأراد أن يظهر بفعله عز الإسلام،  

 1هذا لكيد رجل لبيب".  فقال عمر "إن

فيما عدا عهد عمر بن عبد  –إذا كان عبد الرزاق السنهوري يصف في كتابه "فقه الخلافة" ما صارت عليه الخلافة في عصر بني أمية  و 
  ؛ باعتبار أن هذا النموذج عرف ممارسات تحيد عما كان عليه السلف، من ذلك ذلك مثلا 2بالملك الوراثي الاستبدادي  -العزيز رحمه الله

مبدأ الشورى الذي نص عليه الله سبحانه في كتابه   إلغائه خروج معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما على إجماع الأمة وشرعية الإمام، و 
على علي رضي الله عنه خليفة المسلمين، ثم بعد ذلك عقده البيعة  من خلال خروجه   العزيز وقرره الرسول صلى الله عليه وسلم في سنته،

فإن صفة الاستبداد حكم فيه مبالغة، بالنظر    . 3لابنه يزيد مؤكدا سيطرة البيت الأموي على مقاليد الخلافة والحكم وتخلف شرعية الشورى
،  4رةلاستمرار مبدأ الشورى عند خلفاء بني أمية وعلى رأسهم معاوية وابنه يزيد، فقد كانا دائمي الرجوع إلى أهل العقد والحل والرأي والمشو 

كما أن الحكم الأموي لم يكن بالضرورة متسلطا على تفاصيل حياة الناس ورقابهم، بالشكل الذي يفهم به الاستبداد اليوم، وفي هذا قال  
المفكر المصري الراحل طارق البشري: "لنكن أكثر عطفا في الحكم على أنفسنا. إن معاوية بن أبي سفيان لم يبلغ معشار ما لدى باراك  

 . 5سلطة علينا" أوباما من 

وإذا كان المستشرق الأمريكي مايكل كوك في عمله الضخم عن "الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر" يرى أن الناس قد تهاونوا في مبدأ  
الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في أيام بني أمية لتخوفهم من بطشهم. ويورد مشهد عبد الله بن عمرو بن العاص وهو يبكي لما رأى  

ه ويقول: "أين الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؟"، وهو ما عبر عنه فيما بعد بشر الحافي  64د رميها بالمنجنيق في عام  الكعبة محرقة بع
 :6في بيتين من الشعر 

 ذهب الرجال المرتجى لفعالهم//////والمنكرون لكل أمر منكر 

 
 . 968،  تاريخ الأمم والملوك الطبري،    1

 .291-292  فقه الخلافة،السنهوري،     2
 . 88- ،8543  ،( 1998،  1)القاهرة: دار الشروق، ط  الفرق الإسلامية وحق الأمة السياسيمحمد ابراهيم الفيومي،     3
 . 973- 965،  تاريخ الأمم والملوك الطبري،    4

عرفه الأمة اليوم،  قالها الراحل طارق البشري في معرض رده على متدخل انتقد الموروث الحضاري للأمة الإسلامية واعتبر أن بني أمية هم سبب الطغيان الذي ت   5
  24المنظم في الرباط بتاريخ    للمؤتمر السنوي الخامس للعلوم الإنسانية والاجتماعية للباحثين الشباب وطلبة الدراسات العلياوذلك في المحاضرة الافتتاحية  

 تحت عنوان "تجديد مدركاتنا الجماعية في فكرنا المعاصر".   2016مارس  

 .142  الأمر بالمعروف،مايكل كوك،     6



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[130] 
 

 وبقيت في خلف يزين بعضهم//////بعضا ليدفع مُعورٍ عن مُعورِ 

فإن هذا القول يتطلب مراجعة بالنظر لما عرفته الخلافة الأموية من معارضة شديدة رفعت شعار "الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر"،  
، انتهت بسقوط دولة الأمويين بعد حوالي تسعين عاما من الحكم، عرفت فيها الدولة الإسلامية اتساع  1وتمظهرت على شكل ثورات دامية 

لخاصة  رقعتها في امتداد جغرافي لم تعرفه قبل أو بعد الأمويين، كما كان لهم الفضل الكبير في تميزها بمؤسساتها ودواوينها الخاصة وبلغتها ا
 لغة القرآن الكريم. 

  نستنتج إذن مما سبق أن هناك اختلافات بين نمط الحكم في عهد الخلافة السابقة وبينه في عهد الخلافة الأموية، كما أن اختلاف السياقات 
تختلف نسبيا عما كانت عليه، إلا أن تصنيف الحكم الأموي    2وانفتاح العرب على غيرهم من الشعوب جعل المشاركة السياسية للرعية 

على أنه يندرج في إطار ما أسماه حامد ريع ب"الحضارة غير السياسية" لا يستقيم للاعتبارات السابقة. هكذا يبدو أن ما قرره المفكر  
الكثيرة   الانتقادات  إلى الصواب، لأن الحكم الأموي، رغم  إطار "الحضارة  المصري حامد ربيع هو الأقرب  يندرج في  له،  التي وجهت 

الوساطة،  علاقة بين الحاكم والمحكوم مباشرة لا تعرف  اللاسياسية"، لأنه يتمركز حول الأخلاقيات والقيم، وحضور الرقابة المجتمعية، كما أن ال
 يفصل بينهما عقبات اجتماعية أو نظامية. فلا  

 رابعا. النتائج والدلالات المعاصرة 

مهما يمكن من فهم العلاقة بين الدين  إن مفهوم "الحضارة اللاسياسية" الذي طرحه المفكر المصري الراحل حامد ربيع يعد إطارا تحليليا  
  والدولة، خاصة من خلال التجربة الحضارية الإسلامية، ويتيح تجاوز الثنائية السائدة، القائمة على الفصل والدمج بين الحداثة والتقليد 

ثم    في عهد الخلافة الراشدة والأمويةاصة  ، خوبين الفصل والوصل. هكذا فإن هذا الطرح يمكن من إعادة قراءة التجربة الإسلامية التاريخية 
سهام في التحليل العلمي  كما أن هذا الإ  .3إشكالية الشرعية السياسية في ظل التحولات الحديثة نحو الدولة القومية  عيد طرح ، وي العباسية 

الرد على من يعتبر أن    بما يتيح إمكانية، قضايا الهوية والإحياء..مقدمة لعملية كبرى تبحث في سياق   يمكن أن يكون للظاهرة السياسية
  4. العودة إليهامن حيث المضمون أو من الصعب  ة فقير  ة الإسلامي ةالسياسي  جربة الت

 
 .85-105  الفرق الإسلامية،محمد ابراهيم الفيومي،     1
 ما يقابل لفظ مواطنين في النظرية السياسية الغربية.    2
 (. 1985،  القاهرة: دار الفكر العربيي )نظرية السلطة في الفكر الإسلام ، حامد ربيع   3

 .215  ،مدخل في دراسة التراث السياسي الإسلامي  حامد عبد الله ربيع،   4



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[131] 
 

بين  هكذا، فإن التمييز بين "الحضارة اللاسياسية" والحضارتين "السياسية" و"غير السياسية" يساعد على تحليل إشكالية الشرعية السياسية  
تقوم الشرعية على عقد ديني يشمل البيعة والشورى    الأول؛: ففي  الذي عرضنا له وبين نموذج الدولة القومية الحديث   النموذج التاريخي

والحاكم المستخلف  السلطة  يرتبط دور  ، و ا ملزما للمكلفينديني  اواجبومساءلة الحاكم  المشاركة السياسية  تكون فيه  والالتزام بالشريعة، و 
يقوم  في الدولة  الحديثة فتقوم على عقد وضعي  الشرعية  أما  ورعاية مصالح الناس الدنيوية والأخروية؛    تثبيت القيم الدينية والأخلاقية فيها ب 
وتدبير    الدنيوية لتحقيق الأمنالشؤون  السلطة على إدارة  يرتكز دور  ور وتشريعات وقوانين، والمشاركة هنا حق مدني حر، و دستعلى  

   .1حر في المشاركة من عدمه وفق القانون النافذ في الدولة إزاء ذلك، والتنمية المستدامة، والمواطن  الاقتصاد 

إن الفكرة التي تفرض نفسها انطلاقا مما سبق، وبالعودة إلى خصائص الخلافة الراشدة أو الخلافة الأموية وغيرها من النماذج الحضارية  
ه  التاريخية في سياقاتها التاريخية يمكن أن تشكل أرضية لتوسيع آفاق الإنسانية الرحبة وإخراج الإنسان من ضيق النموذج الواحد وما تطرح

 يمنع من توسيع زاوية النظر والانفتاح على التجارب والنماذج المختلفة المتاحة. ت نهاية التاريخ وبالتالي تجاوز ما نظريا

، بحيث  وعليه، يمكننا القول بأن مفهوم الحضارة اللاسياسية عند حامد ربيع يمثل  إطارا علميا دقيقا وواقعيا لفهم العلاقة بين الدين والدولة
الشرعية   التفكير في  يفتح المجال لإعادة  لتصبح رابطة عقدية ذات منهج واضح   أو سياسي  إداري  السلطة كونها مجرد جهاز  تتجاوز 

 . والمشاركة في ضوء التحديات الحديثة التي تطرحها الدولة الحديثة   السياسية

 

 خلاصة: 

م مع الامبراطورية العثمانية مستمدة من المفهوم الإسلامي  19في الختام يمكن القول إن النظرية السياسية الإسلامية ظلت حتى القرن  
  القائل بأن الله هو مصدر السلطة كلها ومصدر القوانين والتشريعات، وأن الحكومة توجد لتمكين أمة المسلمين من أداء واجباتها نحو الله 

بحيث تغدو الأمة، وليس الدولة، هي الإطار والركيزة في النظرية السياسية الإسلامية وهي تتجاوز جميع الحدود. عكس التصور  سبحانه،  
.  2الأوروبي الحديث للدولة الذي يحددها بكونها كيانا محددا إقليميا بمعزل عن الحاكم والسلالة والنظم قائمة على قواعد من صنع الإنسان 

هذا التصور الذي جعل الدكتور حامد ربيع يدرج النموذج الغربي في إطار الحضارة السياسية، مع الاختلاف الحاصل داخل نفس النموذج  
التي تعاقبت على بلاد المسلمين    3بين دولة وأخرى بحيث ما زالت سلطة الكنيسة حاضرة في بعض الدول الغربية. كما أن الخلافات 

 
 (. 2001وت: مركز دراسات الوحدة العربية،  )بير   الفكر السياسي الإسلامي: من الخلافة إلى الدولة القومية  محمد أبو ريدة،   1

 . 39.  1987، نونبر  105، عدد  مجلة المستقبل العربي،  " وافدة، متغربة، ولكنها باقية: تناقضات الدولة العربية القطرية"بهجت قرني،     2
 جمع خلافة.    3



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[132] 
 

اختلفت من عهد لآخر رغم وحدة التصور السياسي وتجسده المثالي في عصر الخلافة الراشدة سيما عهد الخليفتين الأولين. وهذا يدفعنا  
للقول بضرورة الاستفادة من تصنيف الحضارات السياسية الذي قدمه حامد ربيع مع ضرورة مراجعته أو على الأقل وضع سلم تدرجي  

 إطار نفس النموذج. يمايز بين الأمثلة في 

وعموما، فإنه رغم الاختلاف النسبي بين الخلافتين الراشدة والأموية في طبيعة السلطة وتجلياتها، بحيث أن الأولى كانت تقوم على نظام  
إلا  وراثيا ومركزيا،    اأما نموذج الخلافة الأموية فقد أخذت طابعالشورى والبيعة كعقد ديني يربط الحاكم والمحكوم وفقا للشريعة الإسلامية،  

وبتنفيذ أوامر الشريعة. هكذا فكلاهما تندرج في  حيث يقدم الخليفة أو الحاكم كخليفة ملزم بالقيم الدينية    ، قائمةظلت  الشرعية الدينية  أن  
 كما صرح بذلك حامد ربيع.   النموذج اللاسياسيإطار 

 النتائج والتوصيات 

 النتائج 

ظلت النظرية السياسية الإسلامية حتى القرن التاسع عشر قائمة على أن الله هو مصدر   مرجعية السلطة في الإسلام
 . السلطة والتشريع، وأن الحكومة وسيلة لخدمة الأمة في أداء واجباتها الدينية

  والتشريعات الأمة هي الركيزة في التصور الإسلامي، بينما الدولة الحديثة في أوروبا ارتكزت على الإقليمية والقوانين
 .الوضعية

بارزة في    يشار اليها بالبنان   رغم وحدة التصور الإسلامي، إلا أن التطبيق العملي اختلف عبر العصور، مع مثالية 
 .عهد الخلفاء الراشدين

طابعا وراثيا ومركزيا، لكن  الخلافة الأموية  الخلافة الراشدة قامت على الشورى والبيعة كعقد ديني، بينما اتخذت  
 .قائمة ظلت الشرعية الدينية  

يث تبقى المرجعية  بح النموذج اللاسياسي،  في  حامد ربيع  وفق ما صنفه  يندرجان      الراشدي والأموي   كلا النموذجين
 .الدينية هي الأساس

 التوصيات



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[133] 
 

إعادة النظر في تصنيف حامد ربيع، مع وضع سلم تدرجي    من خلال  مراجعة تصنيف الحضارات السياسيةضرورة  
 .يوضح الفروق داخل النموذج الواحد

تشجيع البحوث التي تقارن بين التصور الإسلامي والأوروبي للدولة، مع   ة من خلالتعزيز الدراسات المقارن ضرورة  
 .بشكل مركز  المرجعية الدينية والسياسية  الأخذ بعين الاعتبار

ا السياسي الإسلامي كإطار جامع    بشكل أساسي   إبراز دور الأمة  من خلال  لمفهوم الأمة   لهيبة إعادة  الفكر  في 
 ة المتعارف عليها. يتجاوز الحدود الجغرافي

في مناهج العلوم    بشكل دقيق   بعد مراجعته  الأكاديمي له  إدماج التصنيف من خلال    تطوير المناهج الأكاديميةضرورة  
 .بشكل مركز  خصوصية النموذج الإسلامي  الأخذ بعين الاعتبار السياسية، مع 

دراسة الاختلافات بين الخلافة الراشدة والأموية لتحديد  من خلال    الاستفادة من التجارب التاريخيةالعمل على  
لأخذ العبر والدروس المستفادة وفق مقتضيات المصلحة العامة    مواطن القوة والضعف في التطبيق السياسي الإسلامي

 .للأمة 

فيها ضرورة   الذوبان  الغربية دون  التجربة  التنظيمية والمؤسساتية    الاستفادة من  من خلال   الانفتاح على  التجارب 
 .أساس لا غنى عنهالحفاظ على المرجعية الإسلامية كإطار ضرورة مع  والادارية في النماذج الغربية، 

Bibliography 

 .القرآن 

Al-Qurʾān. 

 

 . بيروت: دار الكتب العلمية. الحسبة في الإسلام أو وظيفة الحكومة الإسلامية ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم .

Ibn Taymiyyah, Aḥmad ibn ʿAbd al-Ḥalīm. Al-Ḥisbah fī al-Islām aw Waẓīfat al-

Ḥukūmah al-Islāmiyyah. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah . 

 .2001. بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، الفكر السياسي الإسلامي: من الخلافة إلى الدولة القوميةأبو ريدة، محمد .

Abū Raydah, Muḥammad. al-Fikr al-Siyāsī al-Islāmī: min al-Khilāfah ilā al-Dawlah 

al-Qawmiyyah. Beirut: Markaz Dirāsāt al-Waḥdah al-ʿArabiyyah, 2001 . 



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[134] 
 

النظرية السياسية من منظور حضاري إسلامي: منهجية التجديد السياسي وخبرة الواقع العربي   .إسماعيل، عبد الفتاح سيف الدين 
 .2002عمّان: المركز العلمي للدراسات السياسية،  .المعاصر

Ismāʿīl, ʿAbd al-Fattāḥ Sayf al-Dīn. Al-Naẓariyyah al-Siyāsiyyah min Manẓūr 

Ḥaḍārī Islāmī: Manhajiyyat al-Tajdīd al-Siyāsī wa-Khibarat al-Wāqiʿ al-ʿArabī 
al-Muʿāṣir. Amman: al-Markaz al-ʿIlmī li-l-Dirāsāt al-Siyāsiyyah, 2002. 

 .1996الأصفهاني، أبو نعيم .حلية الأولياء وطبقات الأصفياء. بيروت: دار الفكر، 

Al-Aṣfahānī, Abū Nuʿaym. Ḥilyat al-Awliyāʾ wa-Ṭabaqāt al-Aṣfiyāʾ. Beirut: Dār 

al-Fikr, 1996 . 

الرياض: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع،   صحيح سنن ابن ماجة للإمام الحافظ أبي عبد الله القزويني.الألباني، محمد بن ناصر الدين .
1997. 

Al-Albānī, Muḥammad ibn Nāṣir al-Dīn. Ṣaḥīḥ Sunan Ibn Mājah li-l-Imām al-Ḥāfiẓ 

Abī ʿAbd Allāh al-Qazwīnī. Riyadh: Maktabat al-Maʿārif li-l-Nashr wa-l-Tawzīʿ, 

1997. 

 . 1983القاهرة: دار الموقف العربي،  الثقافة العربية بين الغزو الصهيوني وإرادة التكامل القومي.ربيع، حامد .

Rabīʿ, Ḥāmid. al-Thaqāfah al-ʿArabiyyah bayna al-Ghazw al-Ṣahyūnī wa-Irādat al-

Takāmul al-Qawmī. Cairo: Dār al-Mawqif al-ʿArabī, 1983. 

تحرير وتعليق: سيف الدين عبد الفتاح إسماعيل، القاهرة: مكتبة    مدخل في دراسة التراث السياسي الإسلامي.ربيع، حامد عبد الله .
 الشروق الدولية. 

Rabīʿ, Ḥāmid ʿAbd Allāh. Madkhal fī Dirāsat al-Turāth al-Siyāsī al-Islāmī. Taḥrīr 

wa-Taʿlīq: Sayf al-Dīn ʿAbd al-Fattāḥ Ismāʿīl. Cairo: Maktabat al-Shurūq al-

Duwaliyyah . 

 .1978القاهرة: جامعة القاهرة،  .محاضرات في النظرية السياسية .ربيع، حامد
Rabīʿ, Ḥāmid. Muḥāḍarāt fī al-Naẓariyyah al-Siyāsiyyah. Cairo: Jāmiʿat al-

Qāhirah, 1978. 

الرياض: دار الفضيلة للنشر  .الدولة المدنية بين الاتجاه العقلي الإسلامي المعاصر والاتجاه العلماني .الزميع، ماجد بن علي بن إبراهيم 
 .2013والتوزيع، 

Al-Zumayʿī, Mājid ibn ʿAlī ibn Ibrāhīm. Al-Dawlah al-Madaniyyah Bayna al-

Ittijāh al-ʿAqlī al-Islāmī al-Muʿāṣir wa-l-Ittijāh al-ʿIlmānī. Riyadh: Dār al-Faḍīlah 

li-l-Nashr wa-l-Tawzīʿ, 2013. 

تحقيق توفيق محمد الشاوي ونادية عبد الرزاق السنهوري.   .فقه الخلافة وتطورها لتصبح عصبة أمم شرقية .السنهوري، عبد الرزاق أحمد 
 .1999بيروت: مؤسسة الرسالة ناشرون، 



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[135] 
 

Al-Sanhūrī, ʿAbd al-Razzāq Aḥmad. Fiqh al-Khilāfah wa-Taṭawwuruhā li-

Tuṣbiḥa ʿUṣbat Umam Sharqiyyah. Edited by Tawfīq Muḥammad al-Shāwī and 

Nādyah ʿAbd al-Razzāq al-Sanhūrī. Beirut: Muʾassasat al-Risālah Nāshirūn, 1999. 

 بيت الأفكار الدولية.  تاريخ الأمم والملوك تاريخ الطبري.الطبري .

Al-Ṭabarī. Tārīkh al-Umam wa-l-Mulūk (Tārīkh al-Ṭabarī). Bayt al-Afkār al-

Duwaliyyah . 

الإسلاميون والمجال السياسي في المغرب  ."العلمانية في الفكر الإسلامي المعاصر: عبد السلام ياسين نموذجًا"  .طويل، عبد السلامال
 .(2008) والبلاد العربية

Al-Ṭawīl, ʿAbd al-Salām. “Al-ʿIlmāniyyah fī al-Fikr al-Islāmī al-Muʿāṣir: ʿAbd al-

Salām Yāsīn Namūdhajan.” In Al-Islāmiyyūn wa-l-Majāl al-Siyāsī fī al-Maghrib 

wa-l-Bilād al-ʿArabiyyah (2008). 
 .بيروت: دار الكتاب العربي .التشريع الجنائي الإسلامي مقارنًا بالقانون الوضعي .عودة، عبد القادر

ʿAwda, ʿAbd al-Qādir. Al-Tashrīʿ al-Jināʾī al-Islāmī Muqāranan bi-l-Qānūn al-

Waḍʿī. Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī. 
 .1998القاهرة: دار الشروق،  .الفرق الإسلامية وحق الأمة السياسي .الفيومي، محمد إبراهيم 

.Muḥammad Ibrāhīm al-Fayyūmī. Al-Firaq al-Islāmiyyah wa-Ḥaqq al-Ummah al-

Siyāsī. Cairo: Dār al-Shurūq, 1998. 

 .(1987)نوفمبر  105، العدد مجلة المستقبل العربي". وافدة، متغربة، ولكنها باقية: تناقضات الدولة العربية القطرية" .قرني، بهجت
Qarnī, Bahjat. “Wāfidah, Mutagharibah, Wa-Lākinahā Bāqiyah: Tanāquḍāt al-

Dawlah al-ʿArabiyyah al-Qaṭriyyah.” Majallat al-Mustaqbal al-ʿArabī, no. 105 

(November 1987). 
القاهرة: دار السلام للطباعة   .روح التشريع بين الإسلام والغرب: إضاءة للفكر السياسي في الربيع العربي .القوني، عوض صلاح علي 

 .2013والنشر والتوزيع والترجمة، 
Al-Qūnī, ʿAwad Ṣalāḥ ʿAlī. Rūḥ al-Tashrīʿ Bayna al-Islām wa-l-Gharb: Iḍāʾah li-

l-Fikr al-Siyāsī fī al-Rabīʿ al-ʿArabī. Cairo: Dār al-Salām li-l-Ṭibāʿah wa-l-Nashr 

wa-l-Tawzīʿ wa-l-Tarjamah, 2013. 

ترجمة ومراجعة وتقديم: رضوان السيد، عبد الرحمن السالمي، عمار الجلاصي.  .الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .كوك، مايكل 
 .2009بيروت: الشبكة العربية للأبحاث والنشر،  

Michael Cook. Al-Amr bi-l-Maʿrūf wa-l-Nahy ʿan al-Munkar. Translated, revised, 

and introduced by Riḍwān al-Sayyid, ʿAbd al-Raḥmān al-Sālimī, and ʿAmmār al-

Jalāsī. Beirut: al-Shabakah al-ʿArabiyyah li-l-Abḥāth wa-l-Nashr, 2009. 
 .2012القاهرة: الهيئة العامة لقصور الثقافة،  الدولة نظريا وعمليا.لاسكي، هارولد .

Laski, Harold. al-Dawlah Naẓariyyan wa-ʿAmaliyyan. Cairo: al-Hayʾah al-ʿĀmmah 

li-Quṣūr al-Thaqāfah, 2012. 



{RJITC} Vol:3, Issue:02                                                                                   July- December 2025 

[136] 
 

 .1989تحقيق: أحمد مبارك البغدادي، الكويت: مكتبة دار ابن قتيبة،    الأحكام السلطانية والولايات الدينية.الماوردي، علي بن محمد .

Al-Māwardī, ʿAlī ibn Muḥammad. al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah wa-l-Wilāyāt al-

Dīniyyah. Taḥqīq: Aḥmad Mubārak al-Baghdādī. Kuwait: Maktabat Dār Ibn 

Qutaybah, 1989. 

 . 1998. بيت الأفكار الدولية، الصحيح مسلم، أبو الحسين بن الحجاج .

Muslim, Abū al-Ḥusayn ibn al-Ḥajjāj. Al-Ṣaḥīḥ. Bayt al-Afkār al-Duwaliyyah, 

1998. 

 .القاهرة: دار الريان  .السنن .النسائي، أحمد بن شعيب
Al-Nasāʾī, Aḥmad ibn Shuʿayb. Al-Sunan. Cairo: Dār al-Rayyān. 

 .2000الدار البيضاء: مطابع أفريقيا الشرق،  .العدل: الإسلاميون والحكم .ياسين، عبد السلام
Yāsīn, ʿAbd al-Salām. Al-ʿAdl: al-Islāmiyyūn wa-l-Ḥukm. Casablanca: Maṭābiʿ 

Afrīqiyā al-Sharq, 2000. 
 


