

Riphah Journal of Islamic Thought & Civilization
Published by: Department of Islamic Studies.

Riphah International University, Islamabad

Email: editor.rjitc@riphah.edu.pk

Website: https://journals.riphah.edu.pk/index.php/jitc

ISSN (E): 3006-9041 (P): 2791-187X



سقيفة بني ساعدة: قراءها عبر مراحل الانتقال الديمقراطي عند دانكورت روستو

## Thaqīfah Banī Sa'Idah: Reading it Through The Stages of Democratic Transition According to Dankwart Rustow

Ahmad Fawwaz Ibrahimi

#### Abstract:

The study aimed to explore the value of consultation (Shura) in the model of righteous Islamic governance, and the extent to which the principles of Shura were applied in the selection of the first Caliph of Muslims at the Saqifat Bani Sa'eda. It involves an examination of the events at Saqifat through the lens of the stages of democratic transition as outlined by Dankwart Rustow. The research adopts a historical methodology relevant to the research topic and its specific scope, utilizing narrative historical events and an analytical approach to analyze those events.

The Saqifat Bani Sa'eda remains a powerful emotional symbol for Arabs and Muslims, often evoking an ideal model of governance that deserves to be a foundational cornerstone of Islamic political jurisprudence. It underpins essential principles of leadership selection, aiming to resolve political legitimacy crises through the application of Shura. According to Dankwart Rustow's stages of democratic transition, the transition from the state under the Prophet Muhammad (pbuH) to the righteous Caliphate implemented these stages. It was unanimously agreed upon the necessity of a political authority that everyone adhered to, and natural disagreements emerged without a conflict over power, due to these disagreements being based fundamentally on the principle of Shura.

<sup>&</sup>lt;sup>i</sup> PhD researcher/ Department of constitutional law and political science, Research Laboratory on Comparative Democratic Transition/ Faculty Law, Social and Economic Sciences/ Hassan I University - Kingdom of Morocco

The significance of the study lies in the recognition of the importance of critically reexamining the events of the Saqifat, which witnessed the establishment of the first political system based on principles and rules derived from the Islamic faith. This system was intricately linked to concepts of responsibility, accountability, and oversight, which are modern tools and methods in Western political thought. Therefore, the research seeks to address the problem of whether it is feasible to apply the principles of the stages of democratic transition, as outlined by Dankwart Rustow, to the events of the Saqifat Bani Sa'eda. This approach aims to explore how these historical events, specifically the Saqifat Bani Sa'eda, contributed to shaping a political system grounded in the tenets of Islam, and to examine whether Rustow's framework for democratic transition can be applied to analyze these events effectively.

**Keywords:** stages, democratic, transition, legitimacy, Shura, Thaqīfah Banī Sa'idah, Dankwart Rustow

#### 1. المقدمة

اهتدى المسلمون في الجزيرة العربية لشكل حكم مبني على الشورى ضمن اجتهاداتهم البشرية؛ ذلك نتيجة صمت القواعد المحددة في النص الصريح سواء بالقرآن وبالسنة النبوية لاختيار رئيس الدولة الإسلامية أو قيمة تداول السلطة السياسية، والسياسة المتبعة لإدارة الدولة. وهذا الاجتهاد ضمن الإسلام وجوده بإقراره لمبدأ حرية تفكير الفرد واستقلال تفكيره من خلال البحث والأخذ بنتائج بحثه هذا فعُدَّ الاجتهاد مصدراً من مصادر القانون الإسلامي، الذي انفرد فيه لفترات طويلة حتى بروز النهضة في أوروبا1.

نقطة التحول الجذري في نشأة ومسيرة الدولة الجنينية عمدتها الهجرة إلى المدينة المنورة، التي شهدت امتداد لظواهر سياسية سابقة إلا أن النظام السياسي استطاع تهجينها لتتماشى مع الأوامر الإلهية أن فامتدت نقطة التحول عشرة سنوات لتُحدث ترسيخاً للنظام السياسي القائم بالأساس على المعتقد الديني، كانت فيها وفاة الرسول انتقالاً وليس تحولاً من نموذج الدولة الجنينية إلى نموذج الدولة الراسخة (الخلافة الراشدة)، والتي وُصفت بامتزاج قواعدها مع قواعد نشأة الدولة الجنينية كالشورى والإجماع والعقد والبيعة 4.

التحول الذي أحدثته الدولة الجنينية من ترسيخ قيم ومبادئ سياسية وحقوقية -تحث عليها الديمقراطية المعاصرة- أنهى مرحلة الحكم الفردي والسلطوي في منطقة الجزيرة العربية، فقيمة الشورى السياسية التي أُدخلت ساغت في ذلك العهد تحولاً في اللعبة

السياسية بحيث أسس الدين الإسلامي لقاعدة عامة الشورى تستمد اللعبة السياسية شرعيتها منها، مُؤسساً لمرحلة انتقال سلسة إلى ديمقراطية مباشرة حقيقية كان عمادهًا الدين الإسلامي الذي هدم أساسيات متجذرة داخل الجزيرة العربية؛ وهو على العكس تماماً ما أحدثه بروز الدين المسيحى كنقطة انقلاب على الديمقراطية<sup>5</sup>.

توصف مرحلة الانتقال هذه بأنها فصلاً ووصلاً مع النموذج الجنيني للدولة الإسلامية، فكانت فصلاً عن الدولة الجنينية التي كان رئيسها نبياً، وهو ما عبر عنه عندما قال "إن الأنبياء لا يُورثون فقطع كل شك في أن أحداً من بعده لن يخلفه في شيء، لا الرسالة ولا الحكم ولا المال" وبالتالي لم تعد لأحد شرعية دينية لأن يحكم بموجب سلطة روحية، أما في الوصل فلم يكن نموذج الدولة سوى امتداداً لإرث الدولة الجنينية من حيث مصادر التشريع القرآن والسنة النبوية التي تنظم المجتمع والعلاقات بين الأفراد ومع الغير، مع هامش ظهور الاجتهادات والقياس المبنية على المصدرين الأساسيين.

عَبرَ النموذج الراشدي عن ميلاد حقبة جديدة لم تعرفها نماذج الحكم السابقة في مختلفة أنظمة الحكم السياسية السائدة في ذاك الوقت، وضم هذا النموذج السياسي البشري معلمين أساسيين بداخله؛ ففي الجانب الأول ظهرت صورته التي يستمدها عبر الركائز الإيمانية والأخلاقية التي كرسها الدين الإسلامي سواء عبر النصوص القرآنية أو عبر السئنن القولية والعملية للنبي عليه 7، وفي الجانب الأخر نزعته الإنسانية الفطرية التي تترنح بين قمة الصواب وقاع الخطأ، وقد تظهر معها احتمالية وقوع الأزمات والفتن داخل المجتمع 8.

يرى (دانكورت روستو) على أن اتفاق النخب السياسية هو جزء من عملية الانتقال لنظام سياسي دبمقراطي حتى وإن كان النظام لا يحوي وجود دبمقراطيين حقيقين أو حتى سوء الظروف الاقتصادية والاجتماعية وغياب ثقافة سياسية داخل المجتمع وكحالة -مُقابِلة- تاريخية للمسلمين في صدر الإسلام فإن الانتقال من الدولة الجنينية إلى الدولة الراشدة قد مرَّ ضمن اتفاق هذه النخب السياسية (الصحابة) ضمن ظرف انسلاخ أطراف الدولة بظهور حركات الردة، وظرف انقطاع الوحي بموت النبي هذه النخب السياسية بينة لتولي السلطة، وعدم وجود تجربة سياسية سابقة يُرتكز عليها لتسلم السلطة السياسية؛ إلا أن النخب السياسية استطاعت عبر الاتفاق السلس المبني على قيمة الشورى الانتقال من حالة الدولة الجنينية إلى بناء دولة راشدة رغم تلك الظروف التي عصفت بهم.

هكذا، فإن مسألة تحليل أول نموذج حُكم للمسلمين بعد انقطاع الوحي بحسب رؤية (روستو) لا يمكن أن تُبنى عند الانتقال من نظام ديكتاتوري لنظام ديمقراطي، فليست هذه النقطة التي تعنيها الدراسة ولا تلتفت إليها، بقدر دراسة السقيفة كنقطة نشوء نظام سياسي وليس انتقاله، فوصف الانتقال هنا قد يوحي إلى قراءة السقيفة ضمن نظريات الانتقال إلى الديمقراطية، والدراسة هنا تعتني فقط بتنزيل مراحل رؤية (روستو) لنظام ديمقراطي انتقل من حالته الديكتاتورية.

يوضح (دانكورت روستو) بأن هنالك أربع مراحل للانتقال الديمقراطي. فالمرحلة الأولى هي مرحلة الوحدة الوطنية وإجماع عدد كبير من السكان واتفاقهم على الهوية السياسية 10. والمرحلة الثانية يسميها بالمرحلة التحضيرية التي تتسم بمرحلة النضال السياسي المطول والغير حاسم. والمرحلة الثالثة فهي المرحلة الحاسمة؛ ففيها تقرر العناصر النشطة في الصراع السياسي، ويتم إقامة أسس الديمقراطية التي تمنح كل طرف منها حصة في اللعبة السياسية. والمرحلة الرابعة والأخيرة وهي تحول هذه الأسس إلى أهداف يتمسك بما جميع الأطراف والعناصر النشطة في الحقل السياسي 11.

تناولت دراسات عديدة مسألة اجتماع السقيفة وما دار خلالها، وهي كثيرة بحيث يصعب حصرها لكن يمكن ذكر مجموعة من الكتب والدراسات التي تناولت سقيفة بني ساعدة وحللت مجرياتها، ومن هذه الكتب على سبيل المثال كتاب نظام الحكم في الشريعة والتاريخ الإسلامي (الحياة الدستورية) للكاتب ظافر القاسمي، وكتاب في النظرية السياسية الإسلامية دراسة تحليلية نقدية لمسارات تطور تاريخ الفكر السني والشيعي للكاتب على فهد الزميع، وأخيراً كتاب في النظام السياسي للدولة الإسلامية للكاتب عمد سليم العوا. هكذا دواليك هنالك دراسات حديثة تناولت أحداث السقيفة كالدراسة التي تحمل عنوان يوم السقيفة وبيعة أبي بكر الصديق: دراسة تعليلية مقارنة لروايات يوم السقيفة للباحث محمد بن فارس الجميل، أو دراسة الباحث مخلوف داودي بعنوان قراءة تعليلة في اجتماع سقيفة بني ساعدة من منظور القانون الدستوري المعادر الإسلامية وافتراءات المعادر الإسلامية وافتراءات المستشدقين.

حُصَصت الدراسات السابقة لمجريات سقيفة بني ساعدة تحليلاً خاصاً بناء على مرويات تاريخية محتلفة، فتحلل الدراسات أحداث السقيفة ضمن أسلوب نقدي مميز وذلك بعين المرويات نفسها والخروج بنتائج حول ما جرى في الاجتماع. في حين ما يميز هذه الدراسة أنها بالإضافة إلى تحليل المرويات التاريخية حول اجتماع السقيفة، فإنها تنظر إلى سقيفة بني ساعدة بمقتضى نظريات الانتقال الديمقراطي خصوصاً ما أضفاه (دانكورت روستو) عن مراحل الانتقال إلى الديمقراطية، فتنشد الدراسة لمحاولة البحث عن معالم لخطوط فيكرية تحاول كسر جمود تناول موضوع السقيفة عبر المرويات التاريخية فقط من خلال الخروج عن المألوف أو ما هو تقليدي

## 2. مشكلة الدراسة

بناء على مراحل دانكورت روستو في الانتقال من نموذج إلى نموذج آخر، هل يمكن تنزيل مقتضيات المراحل تلك على أحداث سقيفة بني ساعدة؟

## 3. مناهج الدراسة

يتخذ البحث من المنهج التاريخي ذو الارتباط بموضوع البحث ونطاقه المحدد في عنوانه من خلال الوقائع التاريخية السردية، وأيضاً المنهج التحليلي لتحليل الوقائع التاريخية الواردة في البحث.

## 4. خطة الدراسة

قُسمت الدراسة إلى محورين أساسيين. تطرقت الدراسة في المحور الأول لأحداث السقيفة بناء على مجموعة من الروايات التاريخية والأحاديث المروية. في حين يحاول المحور الثاني تنزيل مراحل الانتقال الديمقراطي على أحداث السقيفة، من خلال الكشف عن محددات هذه المراحل التي واكبت أحداث السقيفة.

# 5. المحور الأول: سقيفة بني ساعدة كنموذج راسخ

مما لا شك فيه بأن النموذج السياسي العربي الإسلامي قد خرج من بين أعتاب سقيفة بني ساعدة 12 وأن من جملة النتائج التي خرج بما هذا الاجتماع داخل تلك الجمعية التأسيسية انبثاق شرعية سياسية من خلال عملية تفاوضية مبنية على الحججة والإقناع، وهي أعلى قيمة ديمقراطية داخل أنظمة الحكم النموذجية العصرية اهتدت إليها بعد انغماس طويل بالاستبداد. وهو ما يدفعنا إلى تساؤلات عديدة من ضمنها: لماذا اختيرت سقيفة بني ساعدة بالتحديد؟ وماذا حَلَّ في هذا الاجتماع؟

اختيار السقيفة لم يكن اختياراً عاماً للجميع بل أن الأنصار هم الذين حددوا هذا المكان<sup>13</sup>، فالسقيفة تحظى بأهمية بالغة لديهم، إذ كان يُمثل منتدى لتداول أمورهم السياسية والاجتماعية والثقافية، وفيه يُفصل بالقضايا وبه تتدبر أمور الرعية، حالها كحال دار الندوة بمكة 14. عُدَّت السقيفة مَكاناً مؤقتاً وبديلاً عن المسجد النبوي تتبادل وجهات النظر وممارسة الحق السياسي في اختيار حاكم جديد للدولة الإسلامية، ذلك نتيجة وفاة النبي في والانشغال العام بتكفينه ودفنه داخل المقر الأساسي لإدارة الدولة وممارسة التشاور.

رغم انفراد اجتماع الأنصار بالسقيفة إلا أن لهذا الاجتماع هو بِذرة تأطير الشرعية ومأسستها، فإليهم يرجع الفضل في إنقاذ المجتمع المجتمع المسلم من الانحيار نتيجة المبادرة بالاجتماع، حتى وإن اختلفت الأسباب التي جعلتهم يدعون إليه 15، فإنه ساهم بملء الفراغ السياسي المرحلة الانتقالية الناتج عن وفاة النبي على وإدراك المهاجرين والأنصار بأنه لا يمكن أن يعيش المجتمع حالة فراغ سياسي مدة أطول بدون قيادة 16، وهنا تكمن الأهمية الأخرى أنهم جعلوا الوسيلة التي ستفضي إلى اختيار الحاكم المقبل مبنية على أسلوب التفاوض ومنهج الشورى.

ركز الأنصار على توحيد صف قطبيهم (الأوس والخزرج) داخل السقيفة كي تكون انطلاقة نحو تولي الخلافة، وتركزت خطبة سعد بن عبادة (14هـ/635م) على تقديم الحُجة التي تبرز أحقية الأنصار ليكونوا في مقام خلافة النبي على بالرئاسة بقوله إن "...، محمداً لله بث بضع عشرة سنة في قومه يدعوهم إلى عبادة الرحمن...، فما آمن به من قومه إلا رجال قليل وكان ما كانوا يقدرون على أن يمنعوا (يحمون) رسول الله، ولا أن يُعزوا دينه، ولا أن يدفعوا عن أنفسهم ضيماً عموا به "<sup>17</sup>. فرأوا أنفسهم ما عموا به "ألا بين وعلى إضعاف ما عموا الدين، وفضيلة بنصرة الدين والرسول، لتمتزج خطبتهم بالحُجة المبنية على المنطلق الديني، وعلى إضعاف الطرف الأخر داخل المعادلة السياسية لتولي الرئاسة، "...، يا معشر الأنصار لكم السابقة في الدين، وفضيلة في الإسلام ليست لقبيلة من العرب "18.

أدرك الأنصار أن الصعود على سدة الرئاسة وخلافة النبي الله لن يتم إلا عبر موافقة المهاجرين أنفسهم، وهذا ما نستنتجه من ترادهم في الكلام بينهم، أو من الجُملة التحفيزية التي كانت في نحاية خطبة سعد بن عبادة (14هـ/635م) "استبدوا بحذا الأمر فإنه لكم دون الناس" 19، أو حتى رده بأن اقتراح منا أمير ومنكم أمير هو "أول الوهن " 20. فهل كانت هذه نتيجة لحقيقة وجود خلل في وحدة صف الأنصار داخل السقيفة التي تضم قبيلتي الأوس والخزرج المتنازعتان قبل الإسلام وعلى مدى طويل من الزمن بأم هو إدراك الأنصار بضعف الحجج التي قُدمت، عبر إدراكهم بأن المهاجرين أولى بالخلافة بولهذا وضعوا خطة بديلة (منا أمير ومنكم أمير)، لنستشف أنهم كانوا يجزمون أو حتى على الأقل قد توقعوا قدوم المهاجرين بعدما انتهوا إلى هذه الخطة. وإذا كانوا كذلك فلماذا لم يتم دعوة المهاجرين للاجتماع بعد أن استقر أمرهم فهل الذي أتى بخبر الاجتماع للمهاجرين كان رسولاً من قبل الأنصار؟ أم كان من تلقاء نفسه ؟

تتفق كتب التاريخ على أن خبر السقيفة قد وصل للمهاجرين عبر فاعل مجهول، سواء برواية ابن الأثير "فبلغ ذلك أبا بكر"<sup>21</sup> أو برواية ابن هشام"...، فأتى آتٍ إلى أبي بكر وعمر فقال: إن هذا الحي من الأنصار مع سعد بن عبادة في سقيفة بني

ساعدة، قد انحازوا إليه "22"، أو برواية الطبري "إذ جاء رجل يسعى فقال هاتيك الأنصار قد اجتمعت في ظُلة بني ساعدة "قو بحديث "إذ رجل يُنادي من وراء الجدار "24". والذي حَمَلَ الخبر كان حاضراً منذ البداية لاجتماع السقيفة وإلى ما انتهى إليه، سواء بقوله لأبي بكر (13ه/634م) "فإن كان لكم بأمر الناس حاجة فأدركوا قبل أن يتفاقم أمرهم "25"، أو قوله لعمر بن الخطاب (23ه/644م) من وراء جدار "إنه قد أمرٌ لا بد منك فيه، إن الأنصار قد اجتمعوا في سقيفة بني ساعدة فأدركوهم قبل أن يُحدثوا أمراً فيكون بينكم وبينهم فيه حرب "26"، لتدلل تلك الروايات والأحاديث أن ناقل الخبر للمهاجرين من أصحاب الرأي الذين يهمهم أمر المصلحة العامة  $^{27}$ ، وأيضاً رؤيته الخاصة بأن المهاجرين قادرين على تدارك حدوث انشقاق في صف المسلمين.

إدراك الأنصار صعوبة تولي الخلافة ليست كحالة بالسقيفة فقط، بل إن مَعن بن عَدي (12ه/633م) وعُويم بن ساعدة وكليهما من أنصار الأوس ممن حضروا هذا الاجتماع كانوا مدركين إدراكاً تاماً بأحقية المهاجرين بالخلافة وأنها لن تخرج من عباءة قريش، فقالو للمهاجرين: "فلا عليكم أن لا تقربوهم يا معشر المهاجرين، اقضوا أمركم"<sup>83</sup>، فتذكر كل الروايات والأحاديث أسماء الرجلين الذين لقوا أبو بكر وعمر <sup>29</sup>، كما أنهم كانوا حاضرين لهذا الاجتماع وعلموا بما آل إليه من نتائج؛ بدليل حديث عبد الله بن عباس (68ه/687م) أن "الرجلين الصالحين اللذين لقيا أبا بكر وعمر وهما يريدان سقيفة بني ساعدة، فذكرا ما تمالأ عليه القوم، وقالا: أين تريدان؟".

لم يبدِ المهاجرين امتعاضاً لاجتماع الأنصار، وأثروا الحضور وتقديم الحُجة الدامغة، وأيضاً كان قبولاً ضمنياً من قبل الأنصار أن المخلفة ليست سوى مصلحة عامة يتشاور فيها الجميع ويتشاركون أمرها وليست حكراً على بُنية من بُنى المجتمع المسلم<sup>31</sup>؛ فلم يبدِ الأنصار اتعاظاً جراء حضور المهاجرين إلى سقيفتهم وتقديم حججهم، وهذا أمرٌ صحي لآلية سياسية تستعمل حديثاً عندما يُقدم كل حزب سياسي برنامج وآلية عمل وأدلة كما أحقيته في تولي الأمر على حساب الأطراف الأخرى<sup>32</sup>.

بدأت المشاورات والجلة وتبادل الحُجج تدور بين طرفي الأنصار والمهاجرين داخل السقيفة، افتتح الطرف الأول جلسة تنصيب الخليفة، بادل أبو بكر الصديق (13هـ/634م) مُمثلاً للطرف الثاني حُجة الأنصار بإقراره أولاً فضل الأنصار ونصرتهم للنبي والدين، ثم استعمل سلاحهم المتمثل بالفضل والسبق، وكأن الذي قُدموه لا يكفي لجعل الخلافة حقاً لهم دون المهاجرين أو أشار خطاب المهاجرين احتواء الأنصار بالحُجة كوسيلة إقناعية وليس إقصائية، فأصهرت الخلاف بين الفرقتين وكانت دامغة على الحُجة التي قدمها الأنصار؛ وهو ما يعني حديثاً نصاً دستوريا أو حكماً قانونياً قطع قول كل خطيب<sup>34</sup>. وهذا ما يكون

نادراً حتى في أعتى نماذج الديمقراطية، عندما يقر حزباً ببرنامج طرف على حساب برنامجه، مما يعني أننا أمام حالة تنصيب رئيس دولة تنطبق عليها معايير الانتخابات الديمقراطية الحديثة، مع فارق اختلاف الزمن والوسائل، وهو ما يقره أبو بكر الصديق (13هه/634م) عندما قال "نحن الأمراء وأنتم الوزراء لا تفتاتون بمشورة ولا نقضى دونكم الأمور "35.

تختلف المرويات بصيغة الحُجة التي ألقاها المهاجرون، فإما بصيغة " ولن تعرف العرب هذا الأمر إلا لهذا الحي من قريش هم أوسط العرب نسباً وداراً "<sup>36</sup>، أو "قريش ولاة هذا الأمر فبر الناس تبع لبرهم، وفاجرهم تبع لفاجرهم "<sup>37</sup>؛ إلا أنما تتفق اتفاقاً تاماً على أن الحُجة تصب في حقل النص الشرعي أو الدستوري القاطع، ولهذا نجد أن تُمثل الأنصار رَدَ على الحُجة بقوله: "صدقت. فنحن الوزراء وأنتم الأمراء "<sup>38</sup>.

هنا إقرار من مرشح الأنصار للخلافة أن صِيغُ حديث "الأئمة من قريش" <sup>39</sup> عَرفهُ سعد وأقرهُ وإلا لما تفوه بكلمة (صدقت) وهو ما يُذَكِرُ به أبو بكر لممثل الأنصار بهذا الحديث بسؤاله المباشر لسعد عندما قال: "ولقد علمت يا سعدا أن رسول الله قال وأنت قاعدٌ؟" <sup>40</sup>. ويمكن أن نستدل بأحد الصيغ التي ورد بها هذا الحديث أن الأنصار على علم بهذا الحديث، إذ يروي أنس بن مالك (92هـ/712م) "كُنّا في بَيْتِ رَجُلٍ مِن الأنصارِ، أو كنّا في بيتٍ فيه نَفَرٌ مِن الأنصارِ والمهاجِرينَ، فجاءَ رسولُ الله على حتى وقَفَ فأخَذَ، بِعِضادَتِيَ البابِ، فقال: الأثمّةُ مِن قُريشٍ... "<sup>41</sup>، وأيضاً ما قاله عمر بن الخطاب رداً على بشير بن سعد (13هـ/634م) عندما اقترح أن يكون أميراً من الطرفين، فسأله عمر "...نشدتك بالله، هل سمعت رسول الله على الأئمة من قريش؟ قال اللهم نعم فرغم أنفى "<sup>42</sup>.

لنصل في هذه الحالة إلى ما يشبه انتهاء الاجتماع بتنصيب الخليفة من المهاجرين بعد إقرار الأنصار بأحقية أن يكون الخليفة فرشيّاً، وهو ما يرويه الصحابي سعيد بن زيد (51ه/671م) لأسئلة عمرو بن حريث (85ه/705م) في أحد روايات الطبري عن السقيفة بعدم معارضة ومخالفة أحد عن تولية أبو بكر الصديق (13ه/634م) لخلافة النبي على عندما سأله عمرو بن حريث "فخالف عليه أحد؟ قال: لا إلا مرتد أو من قد كاد أن يرتد... "<sup>43</sup>، لتأتي هذه البيعة خاصتها وعامتها تحقيقاً لقول الرسول "من مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة الجاهلية" <sup>44</sup>، فكأنما أبي المهاجرين والأنصار أن يقع عليهم هذا الحديث المشهور بالتأكيد بينهم، وأيضاً لنا هنا وقفة مع كتب التاريخ والسير والأحاديث ما يؤكد صحة حُجة المهاجرين، إذ هناك الفاق مُطلق بمذه الكتب أن الأنصار لم يطالبوا فيما بعد أبداً بحقهم بالخلافة أو تدخلوا بشكل مباشر في بيعة الخلفاء الراشدين.

يحق لنا التساؤل إذن على ضوء ما سبق من الأحداث فلماذا جاءت روايات أخرى تتحدث عن عدم رضا الأنصار بهذا الأمر؟ وهنا يستشف نقطتين على ضوء هذه الروايات الأخرى، إما أن حديث الرسول لم يكن كافياً لينهي نقاشاً بين الطرفين، أو حتى بين الأنصار ذاتهم في السقيفة، أو أن الأنصار –أو بعضهم – كانوا متناسين لهذا التشريع من الرسول، أو متجاهلين له، ولهذا بقيت المداولات مستمرة رغم حُجية الحديث وأدى لحدوث لغظ وارتفاع في الأصوات بين الطرفين كما تظهره الروايات الأخرى أن الحُجة التي صرح بها أبو بكر الصديق لم تكن كافية بالنسبة للأنصار، بدليل معارضة قوية عبر أحد الأنصار وهو الحباب بن المنذر، وبالمعنى المعاصر يعني توازن الحُجج بين الطرفين، ولما توازنت القوى بين الطرفين كثرُ اللغظُ وارتفعت الأصوات .

بافتراض أن الأنصار لم يقبلوا بحُجة الحديث (الأئمة من قريش) فما الذي حدث ورجح كفة المهاجرين على كفة الأنصار؟ لو عدنا إلى مجمل الروايات التي رويت عن عمر بن الخطاب (23ه/644م) عند ابن هشام أو الطبري وغيرهما لوجدنا كلمة "فلتة"<sup>46</sup> تردُ فيها جُلها، وهي بمعنى الزّلة والهمّوة أو الأمرُ المباغت الذي يقع فجأةً من غير تدبير في اللغة العربية <sup>47</sup>؛ فما الذي وصل الأمور إلى الفلتة بعد أن توازت الحُجج وارتفعت الأصوات؟ وهنا سنبدأ بالإجابة بافتراض أن الأنصار فعلاً لم يقبلوا بحُجة المهاجرين وحديث الرسول.

ظهور اللغط وارتفاع الأصوات كان مقدمة لبداية الخلل الذي أصاب الأنصار أنفسهم (الأوس والخزرج) وهذا ما يُستشف من محاولة الحباب بن المنذر سد هذا الخلل عبر مقالته التي رد بما على عمر بن الخطاب (23ه/644م) فقال: "يا معشر الأنصار املكوا على أيديكم ولا تسمعوا مقالة هذا وأصحابه فيذهبوا بنصيبكم من هذا الأمر "<sup>48</sup>. فإن أسقطنا الرواية عبر المفاهيم العصرية فهي كأنما انتخابات الأغلبية ذي دورتين، أي لم يصل أحد الأطراف إلى بلوغ حد نصاب الأغلبية نتيجة توازن الخجج؛ مما احتاج الأمر إلى إعادة الانتخابات مرة أخرى (دورة ثانية) ليصل أحد الطرفين إلى أغلبية الأصوات وهو ما رجح كفة الأنصار.

انشقاق الأنصار لقسمين كان بداية رجحان كفة المهاجرين ولكن كيف تم ذلك؟ جدير بالذكر هنا قبل الإجابة على السؤال معرفة أن الانشقاق لم يبدأة أنصار الأوس بل كان عبر أنصار الخزرج أنفسهم وهو بشير بن سعد (13ه/634م)، مما دفعهم الأوس إلى الاعتداد بأنفسهم "...، فلما جاء المهاجرون بالمعارضة العنيفة لموقف الأنصار عامة، ولموقف الخزرج خاصة، ولما قام بشير بن سعد (13ه/634م) بمناصرة المهاجرين انفرج الكرب عن صدور الأوس وتناجوا أمرهم، وكان بين الأنصار

بطن يقال له أسلم، والظاهر أنهم كانوا كثرة في العدد فهبت لبيعة أبي بكر، وهكذا ترى أن فريقاً آخر من الأنصار سارع لبيعة أبي بكر فضاقت شقة الخلاف لا بل بدت نهاية المعركة"<sup>49</sup>.

ورجحان كفة المهاجرين أتى عبر أحد الأنصار الذي ضم صوته لهم سواء كان مدفوعاً لنصرة الحديث أم عصبياً لنصرة قبيلته، فالمنافسة داخل السقيفة جعلت من فريقي الأنصار متخوفين من إقصاء أحدهم عن الإمارة إلى الأبد، مما جعل أكثريتهم تتجه إلى المهاجرين ومبايعة أبي بكر. وهذا الرجحان كان أولاً لمكانة أبي بكر الصديق في نفوس الأنصار والمهاجرين، ثانياً ظهور الخلل في وحدة صف الأنصار؛ وبداية العودة إلى صراع الأوس والخزرج —كما تظهره الروايات— وهو ما يذهب إليه عبد الرزاق السنهوري بأن الأنصار لم يكونوا على نفس الرأي في تولية سعد بن عبادة (14هم/635م) أمر المسلمين حتى قبل قدوم المهاجرين للسقيفة، وذلك نتيجة طبيعة الصراع الذي كان دائراً قبل الإسلام وكان أيضاً إطفاءً لفتيل الفتنة التي قد تحل المسلمين فساهم هذا في انقاذ المسلمين من فتنة مبكرة 50، والتي عبر عنها عمر بن الخطاب بقوله "...، إلا إن الله قد وقى شرها" 51.

تتعد الروايات وتختلف؛ وسواء كان افتراض تسليم الأنصار للحديث مُنهياً لرواية السقيفة أم افتراض أنهم أكملوا اعتراضهم بالإصرار على أحقيتهم، إلا أن كلا الافتراضان يَصبان في أسس الاختيار القائم على كل ما تتطلبه الديمقراطية في هذه الأيام؛ فالسقيفة مهدت الطريق لشرعية يُؤتى منها النظام السياسي، وأعطت دروساً في صِحة تولية الخليفة، فاجتماع وتفاوض وتداول وحجج وإقناع، أفضى لتصويت واتفاق وبيعة عامة مَثلت إرادة الأمة وحقها في الاختيار.

لقد أنهت السقيفة الجدل الذي دار بين الأنصار والمهاجرين ووقع تنصيب أبو بكر خليفة للمسلمين على مرحلتين البيعة الخاصة، والبيعة العامة فعلى اختلاف الدافع (ديني/ عصبي) الذي أنهى وقائع هذا الاجتماع السياسي فإن الحديث النبوي "الأئمة من قريش" هو من رجح كفة الصراع على السلطة وعَطل صراعاً دار بين قطبي المدينة؛ مما عمد إلى الاستقرار السياسي للدولة الناشئة والاتجاه نحو أمرين في ذات الوقت، توحيد العرب مرة أخرى بعد الارتداد، والتوسع في انتشار رقعة الدولة بحدف نشر الإسلام 52.

لتكون السقيفة التمثيل الحقيقي للمصطلح المعاصر مركز اقتراع، إلى جانب أنها جمعية تأسيسية، مع اختلاف الأدوات التي راعت تلك الحقبة الزمنية والتي كان التسليم باليد يعبر عن حالة ولوج ورقة اقتراع الناخب إلى الصندوق الانتخابي، ليصل إلى أعلى مستويات الحرية والمساواة كون التصويت لم يكن سرياً بل كان علنياً، ضمن قاعدة الانسجام مع مقتضى الدين الإسلامي

تحت لواء شورى عربية إسلامية؛ مما أتاح فُرصاً لتطوير الأدوات والآليات التي ترتكز عليها الشورى لإضفاء الشرعية على نظام الحكم، لا على سبيل الفلتة بل على أساس التدبير.

# المحور الثاني: سقيفة بني ساعدة بِعين مراحل دانكورت روستو

تميزت نقطة الانتقال من النموذج الجنيني إلى نموذج الخلافة الراشدة بمجموعة من الخصائص، فالخاصية الأولى كانت في إتباع القيم والمبادئ الشرعية الملزمة التي أقرها النموذج الجنيني، أما عن الخاصية الثانية فهي ظهور الثابت والمتغير كمنهج عقلي للنموذج الراشدي، فتثمل الثابت بالتمسك بالمصدرين الأساسيين (القرآن والسنة) أما عن المتغير فهي الاجتهادات التي فتحت الباب أمام البثاق آليات مختلفة لتطبيق مبدأ الشورى داخل النموذج الراشدي. 53.

بناء عليه، ونظراً لأهمية نقطة الانتقال من الدولة الجنينية إلى الدولة ما بعد جنينية (الخلافة الراشدة) سنسقط مراحل (دانكورت روستو) على ما جرى في أحداث سقيفة بني ساعدة التي أسست لإمبراطورية استمرت أربعة عشر قرناً من الزمن، (فروستو) يرتكز على النخب السياسية لتبيان أهمية نظريته في الانتقال إلى الديمقراطية. والطبقة السياسية (الصحابة) قبل اجتماع السقيفة كانت مهيئة للإقبال على المرحلة الانتقالية، فأولاً مهيئة تربوياً وتنشئة أخلاقية على نهج إسلامي قويم<sup>54</sup>، وثانياً سُقيت قيماً سياسية على طول فترة عشر سنوات من فترة حكم النبي التراكم خبرة سياسية كبيرة؛ مما يجعل من الصعب الفصل بين المخلاقي والقيمي لهم.

فالمرحلة الأولى لدراسة الانتقال تكون عبر مرحلة الوحدة الوطنية والإجماع على الدولة والإجماع على إقامة نظام سياسي، وفيها وافقت أغلبية الطبقة السياسية على الإجماع بوجوب وجود سلطة سياسية ينبثق أصلها من الدولة الجنينية ويكون فرعها قائماً على الاجتهاد في اختيار الشخصية التي ستتولى القيادة في النظام السياسي الذي سيقوم؛ وتمثل هذه الموافقة إجماعاً حول وجوب الخلافة 55. وهنالك سببان أساسيان دعت النخبة السياسية إلى ضرورة وجود سلطة سياسية، فالأول منطلق تنظيمي للمجتمع؛ فتسيير أمور المجتمع وتنظيمه عبر القواعد الثابتة (القرآن والسنة النبوية) لا يمكن إلا أن يكون عبر سلطة سياسية. أما المنطلق الثاني فهو منطلق دينياً فقد كانت الدعوة في ظل وجود وحي ومرجعية نبوية بحاجة إلى سلطة سياسية تُنظم أمورها، وضاعف غياب الوحى والنبي الحاجة لوجود سلطان سياسي تستوي له السيادة وتفشو 56.

لم يكن في حسبان المسلمين عامة والطبقة السياسية خاصة الظروف الطارئة التي سيواجهونها بعد وفاة الرسول الكريم (ك)، أي مرحلة الانتقال، ولكن إقامة السلطة السياسية كانت مسألة الجميع متفق على ضرورة إقامتها خصوصاً مع تزايد الخطر على المشروع السياسي والديني من قبل الحركات الرجعية الخطيرة كالمرتدين ومدعوا النبوة 57 فواجه المسلمون منذ اللحظة الأولى لوفاة الرسول المسلمون على سؤال من سيتولى الحكم ولماذا؟ 59 مما يستدعي الإجابة السريعة على سؤال من سيتولى الحكم ولماذا؟ 59 مما يستدعي الإجابة السريعة على سؤال من سيتولى الحكم.

ولوج سؤال الشرعية أو من سيتولى الحكم على الساحة كان بمثابة الانتقال للمرحلة الثانية من مراحل (دانكورت روستو) وهي الصراع السياسي. تولد صراعاً بين النخبة السياسية على من سيكون له الحق في تولي أمر المسلمين ويضمن تطبيق تعاليم الإسلام ويواجه خطر التهديد الذي يتعرض للدولة الإسلامية؛ فظهرت الاختلافات بين الصحابة منذ اليوم الأول لوفاة الرسول؛ كان نتيجته عدم وجود آليات مقننة أو حتى قواعد خاصة تحدد من سيتولى الحكم بعد النبي على الله المسلمية المسلمي

منذ اللحظة الأولى لتفشي خبر وفاة النبي على حدث صراعاً على السلطة بين تكوينات المجتمع الناشئ آنذاك، فمن جهة هنالك القريشيون (المهاجرون) الذين يَعتدون بأحقية توليهم لهذا الأمر بعد النبي كي بحكم أنهم عشيرته الأقربون، وهنالك أهل المدينة (الأنصار) الذين اتفقوا على ترشيح سعد بن عبادة (14هـ/635م) لهذا الأمر باعتداد حُجة أول من نصر وأوى النبي ودينه 60. ويُحيل الصراع عند (روستو) إلى إمكانية وصوله إلى العنف ليؤدي لأشياء كثيرة كالقتال يمكن أن تسوء خلاله مرحلة (Inconclusive political struggle) أي المرحلة التحضيرية 61.

لم يجد المسلمون في الثوابت القرآن والسيرة النبوية إجابة على سؤال من سيحكم؟ والثابت تاريخياً بأن النبي ( المسكوت أو الصمت يعين شخصاً قبل وفاته كما لم يحدد الطريقة التي سيتم فيها اختيار رئيس الدولة من بعده 62، ورغم هذا السكوت أو الصمت القرآني والنبوي إلا أنه لم تكن الأداة التي استعان بها المسلمون لفرض شرعيتهم هي القوة القاهرة أي القوة العسكرية بالمفهوم الحديث، إذ لم تصل الأمور إلى استعمال حد السيف لفرض شرعية شخص أو أسرة بعينها. وأيضاً، لم تنبثق الشرعية من التوريث سواء القائمة على شرعية الكاريزما أو تلك التي تعتد بقرابة الدم من النبي الخلال بقيت أساليب الصراع ليس لها قيمة داخل سقيفة بني ساعدة.

لم تكن الغَلبة إذاً للقوة القاهرة سواء القوة العسكرية أو التوريث؛ بلكان عبر ضمن قاعدة عامة عاينها الصحابة (النخبة السياسية) في الدولة الجنينية ونضجت وتأثرت بها عبر فترة حكم النبي على الممتدة لعشرة سنوات، فالشورى كقيمة دينية

أسهمت في عملية مأسسة الصراع السياسي؛ أي جعلها القاعدة التي تُبنى عليها المفاوضات والأخذ والرد وتقديم العلل والخُجج الدامغة والتي شهدتها أحداث سقيفة بني ساعدة 63، وإن اختلفت الطبقة السياسية داخل السقيفة على سؤال من سيحكم؛ إلا أنهم كانوا متفقين على أن الشورى هي الوسيلة والأداة التي ستجيب على السؤال المركزي (من سيحكم؟).

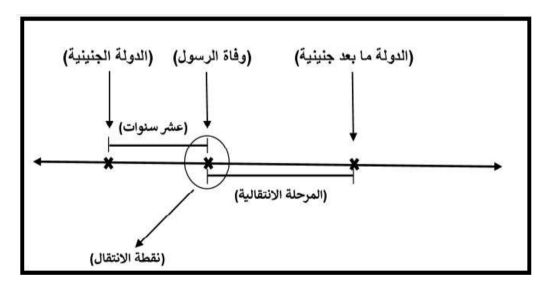
ثنائية الأطراف التي نشب بينها الخِلاف على ترأس السُلطة السياسية، عمثل فيها الطرف الأول المهاجرين أمثال أبو بكر الصديق (13هـ/634م) وعمر بن الخطاب (23هـ/644م) وأبو عبيدة بن الجراح (18هـ/639م)، أما الطرف الثاني فهم الأنصار عمثلهم مُرشحهم سعد بن عبادة (14هـ/635م)، تلك الأطراف التي تظهرها الروايات التاريخية بأن صراعاً دار بينهم؛ إلا أنحا كانت تحت إطار قيمة الشورى بحيث تم مأسسة الصراع عبر جمعية تأسيسية 64 تمخض عنها شرعية لطرف على حساب طرف آخر، ضمن مفاوضات وأخذ ورد وتقديم الحجج داخل السقيفة. فهل يمكن أن نسمي هذه المرحلة صراع حسب تعبير روستو؟ لم يكن الخلاف بين الصحابة مهاجرين وأنصار قد أخذ شكلاً عمودياً، بل هو اختلاف أُفقي لم يؤثر على الهدف الأساسي لم يكن الخلافات تتعدى اختلافاً في الرأي السياسي على من سيتولى رئاسة الدولة الإسلامية بنشر وتبليغ الرسالة السماوية، بحيث لم تكن الخلافات تتعدى اختلافاً في الرأي السياسي على من سيتولى رئاسة الدولة الإسلامية وهذا الاختلاف صُقل تحت ما يسمى مأسسة الصراع ضمن قاعدتي التضامن (المؤاخاة) والمساواة التي أسس لهما الإسلام 66.

لم تكن المرحلة الثالثة (مرحلة النضال السياسي) حقبة تاريخية تعبر عن نضال سياسي فقط؛ بل تمازج معها نضال ديني؛ ففي الأول كان دافعاً بحدف تثبيت الاستقرار السياسي في الجزيرة العربية بغية استكمال مشروع النبي في في تكوين أمة عربية إسلامية، أما الثاني دينياً فقد كان تنفيذاً للإرادة النبوية في أن يُبلغ الإسلام لأقصى نقطة ممكنة 67. فاتسمت تلك المرحلة بسمات عديدة تمثل وفاة النبي في أولى صفاتها، وأزمة تعيين الخليفة المقبل وظهور حركة الردة؛ إلا أنها وضعت تأسيساً للمرحلة المقبلة من حالة الانتقال وهي التمسك بالأهداف وظهور كتلة واحدة عبر تحقيق الاستقرار في شبه الجزيرة العربية.

أما عن المرحلة الأخيرة ضمن المراحل التي أقرها (روستو) وهي تحول الأسس إلى أهداف يتمسك بما جميع الأطراف والعناصر النشطة في الحقل السياسي، فالنجاحات التي قدمتها الخلافة الراشدة من توسع خصوصاً في عهد أبو بكر (13ه/634م) وعمر بن الخطاب (23ه/644م) كان سببه تكريس استقرار الصراع السياسي<sup>68</sup>، وترسيخ مبدأ وجوب "...، سلطة معينة واختير الشخص الذي يتقلدها، توطدت بذلك دعائم مؤسسة الخلافة بإجماع الصحابة، وكانت لهذه الخطوة نتائج كبيرة؛ إذ

أظهر المسلمون نيتهم القوية في أن يظلوا جماعة منظمة سياسياً، ورغبتهم في تعزيز المشروع الذي بدأ من قبل، ليس تحت القيادة الروحية لنبي ما، وإنما تحت القيادة السياسية لرجل دولة"<sup>69</sup>.

أظهرت تلك المراحل —الأنفة الذكر — لنقطة انتقال من الدولة الجنينية إلى الدولة ما بعد جنينية ترسيخاً لقيمة الشورى، فكان من نتائجها تأسيس شرعية سياسية قائمة على الاجتهاد (الاستقراء والاستنباط) لنظام سياسي جديد متسق مع الطبيعة المكانية والظروف الزمانية لشبه الجزيرة العربية والتي لم تشهده من قبل<sup>70</sup>. واختلاف أساليب وأدوات الشورى التي انبثقت عنها شرعية الحاكم خلال الصدر الأول من التاريخ العربي الإسلامي؛ إلا أنها استمدت عبر حق الأمة في اختيار حاكمها بالبيعة العامة والخاصة؛ لا عبر شرعية دينية أو وراثية أو أساليب عنيفة قهرية. انظر الشكل (1).



الشكل (1)\*

عبر هذا التأسيس ينظر إلى سقيفة بني ساعدة باعتبارها النموذج الأمثل الذي يستنبط منه قواعد ومبادئ الشرعية في نظام الحكم الإسلامي، باعتبار السقيفة بمثابة الحجر الأساس لأهم تلك المبادئ العملية والعلمية في تأسيس فقه السياسية الإسلامية؛ وإنه إذا كان البريطانيون والفرنسيون يَعتدون بالماجنا كارتا وإعلان حقوق الإنسان والمواطن حَجراً أساسياً لحرياتهم وميثاقهم السامي، فإن المسلمون يعتدون أيضاً بالخلافة الراشدة بشكل عام والسقيفة بشكل خاص كحجر أساس أيضاً<sup>71</sup>.

قدمت الخلافة الراشدة وهي التجربة الراسخة عند المسلمين بسلفهم وخلفهم، رؤية واضحة لجواب من له الحق في أن يحكم، وكانت الإجابة تتمحور بمجملها ضمن مقتضى الاختيار الحر للحاكم عبر مفاهيم التراضي والتعاقد دون إكراه أو إجبار، مما فتح باباً أصيلاً للخروج من أزمة الشرعية التي أسس لها الإسلام طريقاً بمبدأ أصيل هو الشورى؛ فكان الاختيار الذي وقع على الخلفاء الراشدين ضمن هذا المبدأ، وأيضاً أبانت عن حقيقية أن الديانة العالمية الجديدة (الإسلام) النصير المكافح من أجل التواضع ومشاركة السلطة أنتجت أول إمبراطورية عالمية طامحة على وجه الأرض"72.

لكن؛ طريق التوريث كشرعية ولّد فلسفة سياسية لم تكن موجودة في التجربة السياسية الإسلامية الناشئة، فالتوريث طريقة انبثقت تحت ما يسمى فقها دعوى حُكم الضرورة أو الواقع، وازاه اغتيالاً لقيمة الشورى ومبدأ الالتزام باغتيال ثلاثة خلفاء راشدين. وإحجام الفقه السياسي عن مسألة إجراء ممارسة قيمة الشورى من قبل الفقهاء وتنظيمها، واستمرار فقه الأحكام السلطانية في تقديم صيغ وأحكام إجرائية لتقنين حيازة السلطة، راجع بالضرورة إلى غياب مسألة الإرادة السياسية في تلك العصور. فمن المعروف أن الفقه يُقدم أحكاماً للنازلة التي لا نص فيها، وطالما أن الإرادة السياسية غائبة فإن الفقه يُبرر لنفسه ولئه عن تقديم إجابات حول مسألة التعاقد في فلسفة الحُكم الإسلامي، ليبقى عاجزاً أمام حركة التاريخ في مسألة السلطة ويقدم إجابات فقهية حول الصراع السياسي والصدام المسلح على امتلاك السلطة، وليس بناءً على أحكام فقهية تُنظم هذه المسألة الأساسية، بتقديم إجابات فقهية إجرائية تصبح فيما بعد إجراءً يشبه الإجراءات الدستورية.

### 7. الخاتمة

اكتفى الإسلام بعمومية التنصيص على قيم ذات صِبغات أخلاقية واجتماعية وسياسية واقتصادية عامة، كالمساواة والعدالة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والشورى وغيرها؛ ورغم ذلك أسهب السلف بالاجتهاد السياسي بتقنين قيمة الشورى بحسب مقتضيات العصر والإمكانيات المتاحة، التي تُوجت ببيعة الأمة للخليفة. أسست تجربة النظام السياسي في عهد الرسول وفي عهد الخلفاء الراشدين تجربة سياسية قيمة، جعلت من هذه التجربة النموذج المثالي لفلسفة الحُكم الإسلامي وفقهه، والقائمين على اختيار الحاكم تحت إرادة الجماعة، سواء بالبيعة الخاصة من طرف أهل الحل والعقد، أو بالبيعة العامة. مما جعل من أحداث سقيفة بني ساعدة نموذجاً راسخاً يُهتدى به لانبثاق شرعية النظام السياسي، وعلى الرغم من مجرياتها إلا أنها استطاعت الخروج من فتنة كانت من الممكن أن تؤدي إلى شرخ في صفوف الدولة الناشئة.

استدعت الدراسة الاستعانة بنظريات الانتقال الديمقراطي لمحاول تنزيل مقتضيات أحداث سقيفة بني ساعدة وقراءتما من خلال نظريات الانتقال تلك، وذلك لفهم طبيعة الانتقال من الدولة الجنينية في عهد الرسول والله إلى الدولة الراشدة في عهد الحلفاء عبر دراسة مراحل الانتقال من نموذج لآخر عند دانكورت روستو. فكانت المراحل التي أقرها روستو قد محققت بأحداث السقيفة، سواء في مرحلة الوحدة الوطنية، أو المرحلة التحضرية، أو مرحلة النضال السياسي التي اتسمت بقصر فترتما على عكس ما يُقره ذلك بسبب وجود صراع حقيقي على السلطة، أو المرحلة الأخيرة التي تتسم بأهداف يتمسك بما الجميع. إلا أن دراسة الانتقال عنده تكون من نموذج غير ديمقراطي إلى ديمقراطي، بينما في حالة الدراسة كانت انتقالاً من نموذج دولة أسسه الخلفاء الراشدين.

هذا الاستدعاء قد يُساعد على رؤية أحداث سقيفة بني ساعدة من موضع قريب وموقع أفضل؛ فالتوظيف الجديد يتيح للعقل العربي والمسلم تتبع مسار تكوين نواة الخلافة الراشدة عبر التحليل النظري لا عبر تاريخانية أحداثها. فإطلاق صفة الرشد على الخلافة لم يكن على سبيل المصادفة أو عدم الاستحقاق، فالتطبيق العملي للشورى بدأ مع أول خليفة من الخلفاء الراشدين وانتهى بانتهاء خلخلة قيمة الشورى وإن كان الحاكم قد حَكمَ أو سَيحكم بما أنزل الله.

هذه الخلخلة لقيمة الشورى داخل المدرك الجمعي العربي الإسلامي؛ دخل في موجة جديدة من الاحتراب لم تشهدها الدولة الإسلامية منذ تأسيسها حتى مقتل الخليفة الثالث عثمان بن عفان؛ ومعها بدأت الشورى بالتيه نتيجة عدم المأسسة الفعلية لتلك القيمة؛ بالرغم من اعتلاء هذه القيمة قمة هرم الدولة الإسلامية بانبثاقها من أصول الشريعة إلا أنحا بقيت بدون تحديد أدوارها بشكل قانوني مما أفرز جهات جديدة أوّلت سؤال الشرعية إليها فانشطرت الدولة في نحاية الحكم الراشدي إلى مركزين الأول في المدينة المنورة والثاني في بلاد الشام، ومعهما بدأت الأمة ضائعة الى الآن في من له شرعية تولي أمر المسلمين.

يتبادر إلى ذهن وعقلية الباحثين وغيرهم فيما يتعلق بالدولة الإسلامية مباشرةً دولة المدينة التي أسسها النبي (هي)، وكذلك دولة الخلافة الراشدة، ما جعل من هذين النموذجين (نصاً) يطفو على الفكر السياسي الإسلامي، ومرجعية معيارية ينطلق منها أغلب هؤلاء الباحثين عند دراستهم لأي موضوع داخل هذا الفكر السياسي. وعلى أهميتهما وأهمية الدراسات التي تستظل بحا، إلا أنحا لا تخرج عن حدود الرؤية التنظيرية التي تفتقر للإدراك الحقيقي لواقع العصر المعاش، بل أحياناً تُحاول عزله.

وإذا كان الفقه التقليدي لم يُقدم صيعًا عملية بعدم تحديد طريقة مُحددة لتعيين الخليفة، أو تحديد مُدة ولايته واختصاصاته، ما أدى لانقلاب الخلافة إلى مُلك، فإن انهيار النظام السياسي الإسلامي بسقوط الخلافة أدى إلى زلزلة قواعد الفكر السياسي، واستلزم إعادة النظر في كثير من ثوابته وأسسه، وأضحى واجباً على مفكري العصر استخلاص الدروس النظرية من مواطن الخلل في تجربة الخلافة الراشدة وخصوصاً مجريات أحداث السقيفة عبر الخوض بمفاهيم ومصطلحات وآليات التجارب السياسية الأخرى؛ لإبراز مَعالم نظام سياسي بملامح جديدة.

هكذا حُلصت الدراسة إلى أن السبيل للخروج من نفق أزمة الشرعية التي يعيشها العالم العربي والإسلامي، إعادة قراءة لجريات السقيفة ودَّكها بنظريات سياسية حديثة، مما يفضي إلى قراءة جديدة لمفاهيم مثل البيعة، الطاعة، السيادة، الاختيار، ...الخ. فإذا كان الإسلام شَعَ بنموذجه السياسي من المركز نحو الأطراف، من دولة المدينة المنورة إلى باقي الأقطار، ليصبح النموذج الأسمى في العدل والحُكم. وقد استمر هذا الإشعاع على مدار قرون طويلة، وإن شَهد انحرافاً في جزئياته، لكن الاستمرار في هذا النموذج السياسي والتقوقع فيه غير ممكن اليوم؛ إذا علينا أن نستلهم الإشعاع من الأطراف، ونأخذه إلى المركز لتحقيق عملية التكامل في مفاهيمه وبُناه ووظائفه، بالبحث عن أفضل الوسائل والآليات لتحديث هذا النموذج السياسي.

هكذا، فإن الفكرة الأساسية ليست في استبدال الشورى بالديمقراطية أو حتى العكس، بل أن تكون الأولى امتداداً للثانية ومُكملة لها، فالشورى داخل الامتداد الحضاري العربي والإسلامي هي الفكرة العامة المؤجِهة؛ لكونما تحمل بين ثناياها فكرة الإشراك والمشاركة ونبذ الإقصاء، والديمقراطية هي نتاج بشري لنموذج حُكم سياسي تراكمي أفضى إلى أن يكون في هذا العصر أسمى نموذج حُكم تسعى إليه الأمم.

## 8. مصادر البحث

#### الكتب:

- ابن الاثير. الكامل في التاريخ: تاريخ ابن الأثير. عمان: بيت الأفكار الدولية. الجزء الثاني.
- ابن هشام. (1936). السيرة النبوية. تحقيق: السقا، م. الأبياري، ا. شلبي، ع. القاهرة: مطبعة مصطفى الباني الحلبي وأولاده. الجزء الرابع.
  - الألباني. (2000). صحيح الترغيب والترهيب. (ط1). الرياض: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، المجلد الثاني.
- بلقزيز، ع. (2015). تكوين المجال السياسي الإسلامي النبوة والسياسة. (ط1). بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية.

- جبرون، ١. (2014). أزمة الأسس وحتمية الحداثة مساهمة في تأصيل الحداثة السياسية. (ط1). الدوحة: المركز العربي
   للأبحاث ودراسة السياسات.
  - الريس، م. (1976). النظريات السياسية الإسلامية. (ط6). القاهرة: مكتبة دار التراث.
- الزميع، ع. (2018). في النظرية السياسية الإسلامية دراسة تحليلية نقدية لمسارات تطور تاريخ الفكر السياسي السني والشيعي. (ط1). الكويت: دار نهوض للدراسات والنشر.
- السنهوري، ع. (2019). الخلافة وتطورها إلى عصبة أمم شرقية. (ط1). ترجمة: جاد الله، ك. بيروت: مركز نحوض للدراسات والنشر.
  - سيف الدولة، ع. (2002). عن العروبة والإسلام. (ط2). بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية.
- الشجاع، ع. (2014). تاريخ صدر الإسلام رؤية جديدة لدراسة عصري النبوة والخلافة الراشدة. (ط8). صنعاء:
   مكتبة الإحسان.
- الشنقيطي، م. (2018). الأزمة الدستورية في الحضارة الإسلامية من الفتنة الكبرى إلى الربيع العربي. (ط1). الدوحة: منتدى العلاقات العربية والدولية.
  - الطبري. تاريخ الطبري: تاريخ الأمم والملوك. بيروت: دار الكتب العلمية. المجلد الثاني.
- عاصي، ج. (2006). نظريات الانتقال إلى الديمقراطية: إعادة النظر في براديغم التحول. رام الله: المؤسسة الفلسطينية لدراسة الديمقراطية.
- عبد الحميد إسماعيل الأنصاري، الشورى وأثرها في الديمقراطية (دراسة مقارنة)، المكتبة العدرية، بيروت، ط3، 1980.
  - العوا، م. (2006). في النظام السياسي للدولة الإسلامية. (ط2). القاهرة: دار الشروق.
- القاسمي، ظ. (1974). نظام الحكم في الشريعة والتاريخ الإسلامي (الكتاب الأول: الحياة الدستورية). (ط1). بيروت: دار النفائس.
- كين، ج. (2021). حياة الديمقراطية وموتها. (ط1). ترجمة: العزير، م. الدوحة: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات.
- الموصللي، أ. (2007). جدليات الشورى والديمقراطية الديمقراطية وحقوق الإنسان في الفكر الإسلامي. (ط1). بيروت:
   مركز دراسات الوحدة العربية.

ياسين، ع. (2000). السلطة في الإسلام العقل الفقهي السلفي بين النص والتاريخ. (ط2). الدار البيضاء: المركز
 الثقافي العربي.

#### المقالات:

- الجباري، ع. (2020). مركزية الأخلاق في المنظومة الإسلامية انطلاقاً من السنة النبوية. مجلة التفاهم، (69)، 345-
- الجميل، م. (2009). يوم السقيفة وبيعة أبي بكر الصديق: دراسة تحليلية مقارنة لروايات يوم السقيفة. حوليات الآداب والعلوم الاجتماعية، 29(294)، 8-136.
- داودي، م. (2018). قراءة تحليلة في اجتماع سقيفة بني ساعدة من منظور القانون الدستوري المعاصر. مجلة الحقوق والعلوم السياسية، 11(1)، 281–294.
- الروحاني، ب. (2022). حديث الأئمة من قريش: دراسة موضوعية. المجلة العلمية لجامعة إقليم سبأ، 4(1)، 51 70.
  - ظاهر، م. (2018). الإصابة في تمييز الصحابة. مجلة أبحاث كلية التربية الأساسية، 14(3)، 125-147.
    - العلوي، س. (2006). خطاب الشرعية السياسية في الإسلام، مجلة التسامح، 4(15)، 162–176.

### الأطروحات الأكاديمية:

- بازرعه، ع. (2018). اجتماع سقيفة بني ساعدة بين المصادر الإسلامية وافتراءات المستشرقين، أطروحة دكتوراه منشورة،
   كلية الدراسات العليا، جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية، السودان.
- شخمان، خ. (2020). الوظيفة السياسية بين الجماعة والسلطة دراسة في خبرة العصر الأموي، أطروحة دكتوراه غير منشورة، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة محمد الخامس، المملكة المغربية.

## المواقع الالكترونية:

• معجم الدوحة التاريخي للغة العربية، من موقع: https://www.dohadictionary.org/#/dictionary

- https://surahquran.com/Hadith− موقع أحاديث نبوية، من موقع: 110799.html#google\_vignette
  - موقع إسلام ويب، من موقع:

https://www.islamweb.net/ar/library/content/60/254/index.php?page=book contents\_ver3&ID=99&bk\_no=60&idfrom=111&idto=111

• موقع الدُّررُ السَّنيَّة، من موقع: https://dorar.net/hadith/sharh/7680

## المراجع باللغة الإنجليزية:

Rustow, D. A. (1970). Transitions to Democracy: Toward a Dynamic • Model. Comparative Politics, 2(3).

#### المراجع:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الريس، م. (1976). النظريات السياسية الإسلامية. (ط6). القاهرة: مكتبة دار التراث. ص32.

<sup>2</sup> نقصد بالدولة الجنينية تلك الدولة التي عَمدها الرسول ﷺ واستمرت حوالي عشر سنوات منذ الهجرة إلى المدينة وحتى وفاته.

<sup>3</sup> انظر في هذا كل من: سيف الدولة، ع. (2002). عن العروبة والإسلام. (ط2). بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية. ص111. وأيضاً: جبرون، ا. (2014). أزمة الأسس وحتمية الحداثة مساهمة في تأصيل الحداثة السياسية. (ط1). الدوحة: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات. ص89-90. وأيضاً: الشنقيطي، م. (2018). الأزمة الدستورية في الحضارة الإسلامية من الفتنة الكبرى إلى الربيع العربي. (ط1). الدوحة: منتدى العلاقات العربية والدولية. ص126-132.

<sup>4</sup> الموصللي، أ. (2007). جدليات الشورى والديمقراطية الديمقراطية وحقوق الإنسان في الفكر الإسلامي. (ط1). بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية. ص36.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>كين، ج. (2021). حياة الديمقراطية وموتما. (ط1). ترجمة: العزير، م. الدوحة: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات. ص202-203.

ميف الدولة، ع. عن العروبة والإسلام. م. س، ص $^{6}$ 

<sup>7</sup> الجباري، ع. (2020). مركزية الأخلاق في المنظومة الإسلامية انطلاقاً من السُّنة النبوية. مجلة التفاهم، (69). ص345-366.

<sup>8</sup> شخمان، خ. (2020). الوظيفة السياسية بين الجماعة والسلطة دراسة في خبرة العصر الأموي، أطروحة دكتوراه غير منشورة، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة محمد الخامس، المملكة المغربية. ص231.

<sup>9</sup> عاصي، ج. (2006). نظريات الانتقال إلى الديمقراطية: إعادة النظر في براديغم التحول. رام الله: المؤسسة الفلسطينية لدراسة الديمقراطية. ص.54.

Rustow, D. A. (1970). Transitions to Democracy: Toward a Dynamic Model.  $^{10}$ 

Comparative Politics, 2(3). pp.350.

- <sup>11</sup> عاصي، ج. نظريات الانتقال إلى الديمقراطية: إعادة النظر في براديغم التحول. م. س، ص55.
- 12 السقفية وهي سقف البناء التي غالباً ما تسقف بالقصب أو سعف النخيل أو الخشب الملفوف بالحصير، وسميت ببني ساعدة نسبة إلى ساعدة بن كعب الخزرجي. للمزيد انظر: الشجاع، ع. (2014). تاريخ صدر الإسلام رؤية جديدة لدراسة عصري النبوة والخلافة الراشدة. (ط8). صنعاء: مكتبة الإحسان. ص352.
- 13 بداية أحد الأحاديث في كتب الإمام البخاري يتحدث عمر بن الخطاب عن الحادثة ومخالفة الأنصار بالانفراد في الاجتماع، إذ يقول: أن الأنصار خالفونا واجتمعوا بأسرهم في سقيفة بني ساعدة. للمزيد انظر: داودي، م. (2018). قراءة تحليلية في اجتماع سقيفة بني ساعدة من منظور القانون الدستوري المعاصر. مجلة الحقوق والعلوم السياسية، 11(1). ص286.
- <sup>14</sup> بازرعه، ع. (2018). اجتماع سقيفة بني ساعدة بين المصادر الإسلامية وافتراءات المستشرقين، أطروحة دكتوراه منشورة، كلية الدراسات العليا، جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية، السودان. ص3. انظر أيضاً: العوا، م. (2006). في النظام السياسي للدولة الإسلامية. (ط2). القاهرة: دار الشروق. ص67.
- \* بقي الناس مشغولين داخل المسجد النبوي لتجهيز جثمان النبي ﷺ والصلاة الأخيرة عليه، فتَذكر رواية عند الطبري أنه "دفن بعد وفاته بثلاثة أيام". انظر: الطبري. تاريخ الطبري: تاريخ الأمم والملوك. بيروت: دار الكتب العلمية. المجلد الثاني. ص238.
  - 15 هناك من يرى بأن العصبية القبلية هي من دفعت الأنصار للدعوة إلى الاجتماع، في هذا انظر: الشريف، أ. (1965). مكة والمدينة في الجاهلية وعهد الرسول. القاهرة: دار الفكر العربي. ص563. ومنهم من يرى بأن دافع حماية الإسلام حمله الأنصار على أساس أنهم أول من نصر وآزر النبي، أو باعتبارهم هم أصحاب المكان المدينة وأكثرها عدداً، وفي ذلك انظر: الأنصاري، ع. (1980). الشورى وأثرها في الديمقراطية دراسة مقارنة. (ط3). بيروت: المكتبة العدرية. ص77.
- 16 في رواية الطبري التي يحدث فيها سعيد بن زيد بأن أهل المدينة "... كرهوا أن يبقوا بعض يوم وليسوا في جماعة". للمزيد انظر: الطبري. تاريخ الطبري: تاريخ الأمم والملوك. المجلد الثاني، م. س، ص233-234.
  - 17 ابن الاثير. الكامل في التاريخ: تاريخ ابن الأثير. عمان: بيت الأفكار الدولية. الجزء الثاني. ص278.
  - <sup>18</sup> انظر: ابن الاثير. الكامل في التاريخ: تاريخ ابن الأثير. الجزء الثاني. م. س. ص327. وأيضاً: القاسمي، ظ. (1974). نظام الحكم في الشريعة والتاريخ الإسلامي (الكتاب الأول: الحياة الدستورية). (ط1). بيروت: دار النفائس. ص124.
    - <sup>19</sup> ابن الاثير. الكامل في التاريخ: تاريخ ابن الأثير. الجزء الثاني. م. س. ص278.
      - 20 الطبري. تاريخ الطبري: تاريخ الأمم والملوك. المجلد الثاني، م. س، ص242.
    - <sup>21</sup> ابن الاثير. الكامل في التاريخ: تاريخ ابن الأثير. الجزء الثاني. م. س. ص277.
      - 22 ابن هشام. السيرة النبوية. الجزء الرابع. م. س. ص307.
    - <sup>23</sup> الطبري. تاريخ الطبري: تاريخ الأمم والملوك. المجلد الثاني، م. س، ص233–234.

- <sup>24</sup> تجد هذه الصيغة بالحديث رقم (6830) من صحيح البخاري، وحديث رقم (1691) من صحيح مسلم، موقع الدُّررُ السَّنيَّة، من موقع: https://dorar.net/hadith/sharh/7680
  - <sup>25</sup> ابن هشام. السيرة النبوية. الجزء الرابع. م. س. ص307.
  - <sup>26</sup> موقع الدُّررُ السَّنيَّة، من موقع: https://dorar.net/hadith/sharh/7680، تاريخ الزيارة: 2024/01/16.
    - 27 القاسمي، ظ. نظام الحكم في الشريعة والتاريخ الإسلامي (الكتاب الأول: الحياة الدستورية). م. س، ص126-127.
  - \* مُختلف بتاريخ وفاته، قال ابن سعد : توفي عويم بن ساعدة في خلافة عمر وهو ابن خمس وستين سنة. موقع إسلام ويب، من موقع:
    - .2024/01/16 تاريخ الزيارة: https://www.islamweb.net/ar/library/content/60/111
      - 28 ابن هشام. السيرة النبوية. الجزء الرابع، م. س، ص309.
- <sup>29</sup> في رواية الطبري أنهم معن بن عدي وعويم بن ساعدة. انظر: الطبري. تاريخ الطبري: تاريخ الأمم والملوك. المجلد الثاني، م. س، ص235-
  - 30 موقع إسلام ويب، من موقع:
- https://www.islamweb.net/ar/library/content/60/254/index.php?page=bookcontents\_ver3& .2024/01/16: تاريخ الزيارة: ID=99&bk\_no=60&idfrom=111&idto=111
  - 31 "...تشهد خطيبهم وأثنى على الله بما هو له أهل، ثم قال: أما بعد فنحن أنصار الله، وأنتم رهط منا...،". للمزيد انظر: ابن هشام. السيرة النبوية. الجزء الرابع، م. س، ص309.
  - 32 الزميع، ع. (2018). في النظرية السياسية الإسلامية دراسة تحليلية نقدية لمسارات تطور تاريخ الفكر السياسي السُني والشيعي. (ط1). الكويت: دار نحوض للدراسات والنشر. ص118.
    - 33 شخمان، خ. الوظيفة السياسية بين الجماعة والسلطة دراسة في خبرة العصر الأموي. م. س، ص 233.
    - 34 القاسمي، ظ. نظام الحكم في الشريعة والتاريخ الإسلامي (الكتاب الأول: الحياة الدستورية). م. س، ص134.
      - 35 الطبري. تاريخ الطبري: تاريخ الأمم والملوك. المجلد الثاني، م. س، ص234.
        - <sup>36</sup> ابن هشام. السيرة النبوية. الجزء الرابع، م. س، ص310.
      - 37 الطبري. تاريخ الطبري: تاريخ الأمم والملوك. المجلد الثاني، م. س، ص234.
      - 38 الطبري. تاريخ الطبري: تاريخ الأمم والملوك. المجلد الثاني، م. س، ص234.
- 39 حديث رقم (2188) من خلال: الألباني. (2000). صحيح الترغيب والترهيب. (ط1). الرياض: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، المجلد الثاني. ص521. وأيضاً: رواه أبو داود الطيالسي (595/3) نقلاً عن: الروحاني، ب. (2022). حديث الأئمة من قريش: دراسة موضوعية. المجلة العلمية لجامعة إقليم سبأ، 1)4. ص 56.
  - <sup>40</sup> الطبري. تاريخ الطبري: تاريخ الأمم والملوك. المجلد الثاني، م. س، ص234.
- <sup>41</sup> موقع أحاديث نبوية، من موقع: https://surahquran.com/Hadith-110799.html#google\_vignette ، تاريخ الريارة: 2024/01/17
- <sup>42</sup> الجميل، م. (2009). يوم السقيفة وبيعة أبي بكر الصديق: دراسة تحليلية مقارنة لروايات يوم السقيفة. حوليات الآداب والعلوم الاجتماعية، 29(294)، ص118.

- 43 الطبري. تاريخ الطبري: تاريخ الأمم والملوك. المجلد الثاني، م. س، ص236.
- 44 حديث رقم (1851) من صحيح مسلم، موقع الدُّررُ السَّنيَّة، من موقع: https://dorar.net/h/Hr2AYVCB?sims=1 تاريخ الزيارة: 2024/01/16.
  - 45 القاسمي، ظ. نظام الحكم في الشريعة والتاريخ الإسلامي (الكتاب الأول: الحياة الدستورية). م. س، ص132.
- 46 ابن هشام. السيرة النبوية. الجزء الرابع، م. س، ص308-309. وانظر أيضاً: الطبري. تاريخ الطبري: تاريخ الأمم والملوك. المجلد الثاني، م. س، ص234-235.
  - 47 معجم الدوحة التاريخي للغة العربية، من موقع: https://www.dohadictionary.org/#/dictionary تاريخ الزيارة: 2024/01/18
    - 48 الطبري. تاريخ الطبري: تاريخ الأمم والملوك. المجلد الثاني، م. س، ص236.
- 49 في رواية ابن الأثير أن (جاءت أسلمُ فبايعت، فقوي أبو بكر بحم، وبايع الناسُ بعد)، انظر: ابن الاثير. الكامل في التاريخ: تاريخ ابن الأثير. الجزء الثاني. م. س. ص277. وفي رواية الطبري ترد صيغة أن (أسلمُ أقبلت بجماعتها حتى تضايق بحم السكك، فبايعوا أبا بكر)، انظر: الطبري. تاريخ الأمم والملوك. المجلد الثاني، م. س، ص244. وأيضاً: القاسمي، ظ. نظام الحكم في الشريعة والتاريخ الإسلامي (الكتاب الأول: الحياة الدستورية). م. س، ص143-144.
  - <sup>50</sup> السنهوري، ع. (2019). الخلافة وتطورها إلى عصبة أمم شرقية. (ط1). ترجمة: جاد الله، ك. بيروت: مركز نحوض للدراسات والنشر. ص248.
  - <sup>51</sup> ابن الاثير. الكامل في التاريخ: تاريخ ابن الأثير. الجزء الثاني. م. س. ص278. وانظر: ابن هشام. السيرة النبوية. الجزء الرابع، م. س، ص309.
    - <sup>52</sup> العوا، م. في النظام السياسي للدولة الإسلامية. م. س، ص69.
  - <sup>53</sup> الزميع، ع. في النظرية السياسية الإسلامية دراسة تحليلية نقدية لمسارات تطور تاريخ الفكر السياسي السُني والشيعي. م. س، ص113.
  - 54 للمزيد حول هذا الموضوع نحيل القارئ على مقالة: ظاهر، م. (2018). الإصابة في تمييز الصحابة. مجلة أبحاث كلية التربية الأساسية، 14(3).
- <sup>55</sup> السنهوري، ع. الخلافة وتطورها إلى عصبة أمم شرقية. م. س، ص247. انظر أيضاً: الريس، م. (1976). النظريات السياسية الإسلامية. (ط6). القاهرة: مكتبة دار التراث. ص127–169.
  - 56 بلقزيز، ع. (2015). تكوين المجال السياسي الإسلامي النبوة والسياسة. (ط1). بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية. ص43.
    - <sup>57</sup> السنهوري، ع. الخلافة وتطورها إلى عصبة أمم شرقية. م. س، ص244.
  - <sup>58</sup> الزميع، ع. في النظرية السياسية الإسلامية دراسة تحليلية نقدية لمسارات تطور تاريخ الفكر السياسي السُني والشيعي. م. س، ص115.
    - <sup>59</sup> العلوي، س. (2006). خطاب الشرعية السياسية في الإسلام، مجلة التسامح، 4(15). ص162-163.
      - 60 السنهوري، ع. الخلافة وتطورها إلى عصبة أمم شرقية. م. س، ص248.
    - Rustow, D. A. (1970). Transitions to Democracy: Toward a Dynamic Model. Ibid. <sup>61</sup> pp.352.

- 62 ياسين، ع. (2000). السلطة في الإسلام العقل الفقهي السلفي بين النص والتاريخ. (ط2). الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي. ص202. انظر أيضاً: العوا، م. في النظام السياسي للدولة الإسلامية. م. س، ص64.
  - 63 القاسمي، ظ. نظام الحكم في الشريعة والتاريخ الإسلامي (الكتاب الأول: الحياة الدستورية). م. س، ص129.
    - 64 محمد سليم العوا، في النظام السياسي للدولة الإسلامية، مرجع سابق، ص64.
  - 65 بلقزيز، ع. تكوين المجال السياسي الإسلامي النبوة والسياسة. م. س، ص43-44. وأيضاً: الزميع، ع. في النظرية السياسية الإسلامية دراسة تحليلية نقدية لمسارات تطور تاريخ الفكر السياسي السني والشيعي. م. س، ص120.
    - 66 القاسمي، ظ. نظام الحكم في الشريعة والتاريخ الإسلامي (الكتاب الأول: الحياة الدستورية). م. س، ص91.
      - 67 السنهوري، ع. الخلافة وتطورها إلى عصبة أمم شرقية. م. س، ص249-250.
  - 68 الزميع، ع. في النظرية السياسية الإسلامية دراسة تحليلية نقدية لمسارات تطور تاريخ الفكر السياسي السني والشيعي. م. س، ص116.
  - 69 الزميع، ع. في النظرية السياسية الإسلامية دراسة تحليلية نقدية لمسارات تطور تاريخ الفكر السياسي السُني والشيعي. م. س، ص248-
    - 70 العوا، م. في النظام السياسي للدولة الإسلامية. م. س، ص78.
      - \* الشكل من إعداد الباحث.
- <sup>71</sup> الزميع، ع. في النظرية السياسية الإسلامية دراسة تحليلية نقدية لمسارات تطور تاريخ الفكر السياسي الشني والشيعي. م. س، ص114. انظر أيضاً: الريس، م. النظريات السياسية الإسلامية. م. س، ص173.
  - <sup>72</sup> كين، ج. حياة الديمقراطية وموتما. م. س، ص206.